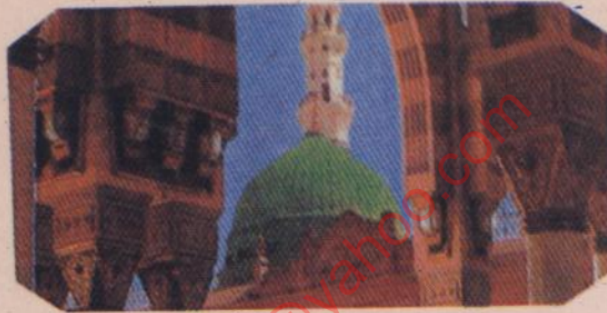


# مذہب شیعہ امامیہ



تصنیف

زیرِ طباعت

مولوی غلام علی گلزار صوفی غلام حسین وکیل

شعبہ تبلیغات

مُعاونِ کمیٹی تنظیم المکاتب کشیر

هدیہ: ۲ روپے کشیر ایکسپریس کرن نظر

# پیش لفظ

سایر بخ کے نسبت قراز میں مسلمانوں کے اذر متعدد فرقے اور مذاہب موجودار ہوئے۔ جن کوئی یا شیعہ کے ساتھ حجود دیا گی۔ حضرت ختم المرسلینؐ کے بعد، مسلمان دو مکاتب فکر میں تقسیم ہوئے۔ (۱) شیعہ امامیہ (۲) اہل سنت اسلام و (۳) من سامراج اسلام اور مسلمانوں کے یارے میں، مسلمانوں سے باہر اور مسلمانوں کے درمیان علطف ہمیں پھیلا تارہا ہے۔ سیت زیادہ منفی پروگنڈا "مذہب شیعہ امامیہ" کے یارے میں کیا جاتا ہے۔ اس سلسلے میں مذہب شیعہ امامیہ کے اساسی عقائد اور مرکزی فقہ کو مشتبہ امداد فکر سے پیش کرتا ہے حال مفید ہے۔ کثیر میں تحریک بحاثت امامیہ کے بانی و رہنما اور اتحاد اسلامی کے نقیب، جناب مولوی غلام علی گڑھ آرٹس "مذہب شیعہ امامیہ" کے موضوع پر مختصر، جامع، عام قبیم اور دلچسپ کتاب لکھی ہے۔ تحریک مکاتب امامیہ کے ایک دیرینہ سہی خواہ جناب صوفی غلام حسین وکیل (ڈینٹن ضلع پیلگام) نے طباعت کی رقم ادا کرنے کی پیشکش کی ہے، شعیعہ تبلیغ معاون کمیٹی کے علاوہ مسونہ پر جناب پروفسر سید سروحریسین (سابق ناظم تعلیمات کشمیر) مصطفیٰ کی تحریک پر مشارکی توٹ لکھا۔ نیز ڈیڑھ ہزار روپیہ کا عطا یہ بھی اس کے لئے عنایت فرمایا۔

کتاب کو چھپوئے ہوئے ہمیں مسرت ہو رہی ہے۔ امید ہے محترم ارکان شیعہ و مسیحی حلقوں کے اہل علم و ذکر حضرات اور ائمہ جمیع و جماعت میک پہنچانے میں تعاون دیں گے خادم تحریک: سید احمد بیدار، نگران سکریٹری معاون کمیٹی تنظیم المکاتب کشمیر جون ۱۹۹۶ء

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مَذَمَّةُ شِيعَةِ اِمَامَيْهِ

مذہب کی اقادی حیثیت | انسانی زندگی کی تین قسمیں ہیں:  
 ۱۔ انسان کی شخصی زندگی۔ ۲۔  
 نسل اور بہتیب کی بقا کے لئے انسان کی گھریلو زندگی۔ ۳۔ سوسائٹی کو  
 پر امن اور توانش حاصل رکھنے کے لئے انسان کی معاشرتی زندگی۔ پہلی قسم  
 کو حیات شخصی، دوسری کو حیات نسلی، تیسرا کو حیات عمرانی کہتے ہیں۔  
 تینوں قسموں کے درمیان اختلاف اور فکر اور ہوتارہتا ہے لیکن تینوں کے  
 درمیان گھرالحق بھی ہے۔ یہ ایسا متعلق ہے، جو تین علاقوں (Areas)  
 کے اصلی اور بیانادی ریشوں سے ملا ہوا ہے۔ ان تینوں میں جو اصول  
 مشترک ہیں وہ انسان کی انسانیت سے متعلق رکھتے ہیں، انسان کو جب  
 وہیں اپنی انسانی ضرورتوں کا احساس غالب ہو جاتا ہے، تب اور  
 جہاں انسانی زندگی کی ان تین قسمیں کے تعلق کی اہمیت اچاکر ہوتی ہے۔

سماں تراوی مکتبہ از پروفسر مسیڈ مسٹر ورکھیں حسنا (شری یحییٰ برٹلکر کھیر) سابق ناظم قیام  
محترم و عالی مقام ہنری غلام علی گلزار احمدی صاحب  
السلام علیکم! آپ کی زیر طبع کتاب "ذہب شیعہ امامیہ" کے مسوی کا بغور مطالوکا  
آپ نے جس طریقے سے ذہب شیعہ امامیہ کو پیش کیا ہے وہ حقیقی ہونے کے ساتھ واقع  
اور حقیقت شناہی پر مبنی ہے۔ آپ نے احسن طریقے سے اختلافی تکاتب کی وضاحت  
کی ہے تاکہ مسلمانوں کے ہر مسلم سے نعلق رکھنے والے حضرات ان سے واقف ہوں۔  
اور ایک دوسرے کے نقطہ نظر کو سمجھتے میں کامیاب ہو جائیں۔ یہ صحیح ہے کہ مصلیوں  
سے چلا آ رہا یہ تفرقة جس کو مفاد پرست عتاہر وقت وقت الحجات رہے ایک دن  
ختم ہمیں پورکتا ہے یاکہ آ جیکل کے اس دور میں علم اور نعمان سے اس کو کم کیا جاسکتا  
ہے۔ آپ کی یہ کتاب اس سلسلے میں معاون شایست ہو سکتی ہے۔ اس ضمن میں ایک  
معروف علمی شخصیت پروفسر سید حسن نصراللہ و ایں چانسلر ہر ان لوگوں کی بھی لوں  
رقمطراز ہیں: -

۰۰ شیخ سعی تعالیٰ ایک تاریک اور مشکل مسئلہ ہے گھر مری یا اولین کوشش رہی ہے کہیں ان دونوں طریق جامعنوں کو ایک متحدم قوم کی حیثیت سے بنیادی اصولوں کے تناظر میں پیش کروں۔ یہ واقعی ایک مثبت اپر و پورج ہے جس سے ان دونوں فرقوں کو توحید کے اعلیٰ مرکز پر جمع کیا جاسکتا ہے۔

آج کل کے اس پر آشوب دور میں جبکہ مغربی ذرائع ابلاغ پوری سرعت کے ساتھ اہم سملدیں وداڑ ڈالتے ہیں مہروم و فیں، مزورت اس یات کی ہے کہ اتحاد طی کیلئے پورہ عزم کو شش تی جائے۔ مجھے یقین ہے کہ آپ کی یہ اہمتوں کتاب حقائقی سے دیزیر پر ہٹاتے میں مددگار تاثیت ہوگی۔ اس نیک کام کے لئے آپ کو اللہ تعالیٰ جزئی تحریرے کھا۔

شام مشرقی عالمتہ اقبال ”تے بہترین پیر لئے میں ملی اتحاد کو یوں یا ان فریلیہ

فرد قائم رلیٹ ملت سے ہے تھنا کچھ نہیں  
موج ہے دریا میں، اور یرون دنیا کچھ نہیں  
اپ کا خیر اندیث

خدمتِ خلق، سچائی وغیرہ کو اختیار کرنا اور جھوٹ فریب، قتل ناچاہی، چوری، غارت گری وغیرہ سے احتراز کرنا۔ ان قدر کو مذہب نے معروف (allowed) اور منکر (forbidden) کا نام دیا ہے۔ طریقہ مذہب کا ایک قائد یہ بھی ہے کہ یہ عقیدہ کے طور پر دل میں راسخ ہو جاتا ہے، اس لئے مصنوعی اور خارجی وسائل سے زیادہ مذہب کا مرکز یہ ہر یہ ہے کہ یہ اعمال کے سزا و جزا کی تحریک دیتا ہے۔ آخرت اور روحانی بقاء کا تصویر ابھارتا ہے، کائنات کے خالق کا یعنی پیدا کرتا ہے۔ روحانی اور اخلاقی قوت و کمال سے خالق کے وجود کا احساس دلاتا ہے۔ جنت کے شوق میں بھوک، پیاس، محنت اور تکلیف کو صیر و ثبات سے پرداشت کرنے کی قوت عطا کرتا ہے۔ جہنم کے خوف سے، خود غرضی، شہبود پرستی اور ظلم و زیادتی سے پر ہیز پر آمادہ کرتا ہے۔ ایشار، سخاوت اور خدمتِ خلق کا شوق پیدا کرتا ہے۔ اس کے علاوہ اچھے اور اونچے مقاصد کے لئے اپنے مال و جان کی قربانی کا جذبہ پیدا کرتا ہے۔ مذہب کی مختلف صورتوں کی تفریق کا سبب، اصولِ مذہب میں نفسی خواہشات کے مطابق انسان کی تحریف، اور یہ رسمات و توبہات کا غلبہ ثابت ہوا ہے۔ اگرچہ ان احساسات کے باوجود انسان اجتماعی طور پر، زیادہ تر مذکورہ منفی صورت حال کو قابو میں رکھنے سے قاصر رہتا ہے۔ لیکن انسان تاریخ میں قوموں اور معاشروں کے احساساً، تجزیات،

اور ان کے درمیان کا ملکراہ اور تضاد کم ہو جاتا ہے۔ طبی طور پر حیات شخصی (Personal life) کے جذبات اور آثار سب سے زیادہ قدیم اور مضبوط ہیں، لیکن حیات شخصی کے مقابلے میں، حیات نسلی (گھر بیو تندگی) — Family setup ( ) کے جذبات اور ضروریات کو مفہوم کرنا ضروری ہے، اسی طرح زندگی کی تسری قسم لیتھی وسیع تر متنزل، یعنی انسان کی معاشرتی زندگی جس کا نام "تمہری انسانی" ہے، کو بھی حیات شخصی کے مقابلے میں مضبوط کرنا ضروری ہے۔ تاریقی مخلوق سے انسان کے آداب و عادات اور اس کی سرگرمیوں کو ممتاز کیا جاسکے اور انسانی معاشرہ کو خوشحال رکھا جاسکے۔ اگر تمدن کی ترقی اور انسانی معاشرہ کا قیام مدنظر ہے تو، معاشرہ کے افراد کے سکر، "خود غرضی"، خود پرستی اور جھوٹ کی تمام صورتوں کو دیانتا ضروری ہے اور ان کے مقابلے میں ان کو ایشار، صنیط نفس، ہمدردی و تعاون، خدست خلق اور سچائی بکا عادی بنانا بھی ضروری ہے۔ اس کی دو صورتیں ہیں۔ (و) مصنوعی ذرائع اور خارجی تراپر کو اختیار کرنا۔ (ب) روحانی و اخلاقی احساسات کو اچاکر کرنا۔ دو تیامیں یہ دوسری طریقہ یعنی (ب) سب سے زیادہ مؤثر اور کارگر ثابت ہو چکا ہے، جبکہ پہلا طریقہ (و) تدریپ اثاثت ہوتا ہے نہ مؤثر۔ طریقہ (ب) کو دینا "مذہب" کے نام سے جانتی ہے۔ یعنی ایشار، دیانت، صنیط نفس،

**انبیاء کا مذہب اور مشن** | دین اسلام کی اصلی ابتداء اور تکمیل دو توں حضرت محمدؐ (آخری نبیؐ) نے ہی نہیں فرمائی بلکہ آپؐ پر اس کی تکمیل ہوئی ۔ دین اسلام حضرت آدمؐ سے حضرت خاتمؐ تک ابتدائی اصول و اخلاق سے لحاظ سے ایک رہا اور تسلیخ و توضیح کی رو سے نہیں ہے کہ مراحل اور احکام کے لحاظ سے نماقون اور مکاون میں مختلف بھی رہا ۔ اسلام کی اصل و اساس لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ پر ابتداء سے آخر تک ہر بھی پایہ پر رہا ۔ انبیاء کرام علیہم السلام کی جدوجہد ان انسانی اور اخلاقی قدروں کو اُجھا گر کرتی رہی جو احکام و مُسنن کا محور اور جو ہر سب سے بھی سب سے بھی انسان کی اجتماعی، انفرادی اور روحانی ترقی کا ہدف ہے ۔ جو انسان کی خلقت کا نتائج ہے اور جس کے لئے اللہ تعالیٰ نے کائنات کی ہر چیز کو انسان کی خدمت پر لکھا دیا ہے پر وہ دن کا دن عالم نے حضرت آدمؐ کو خلق فرمایا اور ان کے قلب میں بعیت کا نور رoshن کیا جس کا ماحصل لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کی معرفت تھی ۔ تمام انبیاء کرام کے مشن کا مرکزی نقطہ اور دین و شریعت کا محور لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ رہا ۔ انبیاء کرام کے مختلف ادوار میں زمین کی شرعی ضروریات اور اصلاحی خرگات کی طرف مخصوص توجیہ کے باوجود ہر پیغمبر نے اپنی اپنی قوموں کو جن میں وہ سبتوث ہوئے تھے ایک مرکز پر جمع کیا اور شرک سے اپنے نفسوں اور معاشرہ کو پاک و صاف رکھنے کی ترغیب دیتے ہے ۔ اولوں العزم رسولوں

مشاہدات اور تجربیات کا متواء اور اصرار و اقرار ہے کہ انسانی نسل اور تمدن کی بیانات کے لئے "مذہب" جیسا مُثر و سیلہ کوئی دوسرا مصنوعی طریقہ ثابت نہیں ہو سکتا ہے ۔

بعض معتبر صنیفین سوال کرتے ہیں کہ اس عرض کے لئے مذہب کی کیا خصوصیت ہے، اگر فلسفة اخلاق کی تعلیم عام کر دی جائے اور لوگوں میں احساس پیدا کیا جائے کہ خوشحال اور پُر امن معاشرہ کے لئے بعض یا توں کا مانتا اور بعض کا نہ مانتا ضروری ہے ۔ تب بھی یہ تفاصیل حاصل ہو سکتے ہیں ۔ مذہبی عقیدہ کے بغیر خالی انسانی اخلاق کی ضرورت کا ادراک عام سطح پر قائم کرنا کس کے لیں کی بات ہے؟ ہر شخص کہاں اس قدر فلسفی اور عالم ہو گا کہ ان تمام تفاصیل کا ادراک Perception کر سکے ۔ مذہب میں بعض مافوق العقل چیزیں یعنی جن کو عقل اپنی کسوٹی پر پرکھنے سے قاصر ہے ۔ جیسے کرمات، روحانی کمالات بھی ہوتے ہیں ۔ اگر ان کو نکال کر صرف عقلی مذہب، یا قری رکھا جائے تو "مذہب" مذہب نہیں بلکہ صرف "ایک فلسفة" ہے گا، جس سے فرد فرد کی عقلی کسوٹی کے مطابق عقلی جنگ چھڑ جائے گی، جس کے محکمات معموٰ اور مجموعاً عقل "کم" اور ذاتی عرض "زیادہ" کے عوامل پر مشتمل ہوں گے ۔

بعض فلسفہ محکمات از استفادہ" میا دی فلسفہ — مولانا ماجد"

پر صحیفے نازل ہوئے جیسے حضرت اوریس میں کا تذکرہ ہے۔ قرآن میں  
وَلِكُلٌ قَوْمٌ هَادِيٰ کا اعلان بھی ہے، یعنی ہر قوم میں ہدایت کرنے  
والا بھی جد یا گیا جیسے سرزین فلیلین پر حضرت عیسیٰ، حضرت یسوع وغیرہ  
میں میں حضرت شعیب، مصر میں حضرت موسیٰ وغیرہ ہم۔ بعض تحقیقات میں  
سنکرت زبان "نو" سے نوح مراد یا گیا ہے۔ بعض تحقیقات سے پتہ چلتا  
ہے کہ کرشن نے ہبھا بھارت کے مکر کے دوران رحمت للعالیم (آخری آنے  
والے رسول) کو دعایم و سیدہ لایا تھا۔ غرض یہ مدنظر کرنے کی ضرورت  
ہے کہ انبیاء کے مسیوٹ کرنے سے اللہ تعالیٰ کا مشاء انسان کی ہدایت ہے۔  
اور کسی انسان کے نئے یہ نہیں چاہتا ہے کہ وہ گمراہ ہے۔ اسی لئے اس نے  
تمام قوموں میں انبیاء کو بھیج دیا اور یہاں اس شن میں مکروہی آئی،  
اویاء و مصلحین کے ذریعے اصلاحی تحریک کے تو فیقات کو روشن  
فرمایا۔ بیان وی مسند انسان کی ہدایت ہے۔ تاکہ وہ انسانیت اپنائے،  
حیوانیت، شہروانیت، انسانیت، نفسانیت وغیرہ کو قابو میں رکھے۔  
اور ایک مہذب زندگی گذارے جو اسے حیوانات اور دوسرے موجودات  
سے ممتاز کرے۔ یہی انبیاء کا مذہب ہے جو انہوں نے انسان کو سکھایا۔  
اس کے اهداف کو "دین" اور اس کے آداب و قواعد کو "مذہب"  
قرار دیا گیا۔ شریعت ان قواعد کی نشاندہی کرتی ہے، جس کے لئے  
مکروہی ہے کہ نئے مسائل کے لئے آخری کتاب قرآن اور آخری رسول

کے درمیان کے ادوار کو اس طرح پارچ حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے:

- ۱۔ حضرت آدم سے حضرت نوح تک کا زمانہ
- ۲۔ حضرت نوح سے حضرت ابراہیم تک کا زمانہ
- ۳۔ حضرت ابراہیم سے حضرت موسیٰ تک کا زمانہ
- ۴۔ حضرت موسیٰ سے حضرت علیسی تک کا زمانہ
- ۵۔ حضرت عیسیٰ سے ختم المرسلین تک کا زمانہ

قرآن مجید میں کل پھیپھی پیغمبروں کے نام ظاہر کر دئے گئے ہیں جیسکے  
احادیث سے واضح اور مشہور ہے کہ مختلف قوموں اور سرزیمیتوں میں اللہ  
کی طرف سے ایک لاکھ چو میں ہر ایک پیغمبر مسیوٹ ہوئے جن میں تین سو ترہ  
رسول تھے اور پارچ الاعزمن (ذکورہ بالاعظما) رسول تھے۔ قرآن میں  
چند اور انبیاء کی طرف واقعات کے سلسلے میں اشارہ ہے، جیسا کہ مختلف تفاسیر  
میں بیان کیا گیا ہے جیسے حضرت شمویل، حضرت شمعون، حضرت یوحننا۔  
بعض برگزیدہ بندگان خدا کا بھی کلام اللہ میں تذکرہ ہے۔ جیسے حضرت یوشع  
بن نون، حضرت حزقیل، حضرت جیسیب نجیار، حضرت لقمان، حضرت عزیز،  
حضرت طالوت وغیرہ۔ (دورہ چہاٹ) حضرت خضر کا بھی تذکرہ ہے جن  
کو علم لدنی عطا کیا گیا ہے اور جو زندہ ہیں۔ چنانچہ دورہ دوم کی ایک  
مذکورہ فی القرآن، عظیم الشان مشہور شخصیت سکندر ذوالقریب ہیں۔ چار  
رسولوں پر واضح کتب توراة، زبور، انجیل، قرآن کتابز کیا گیں، بعض رسولوں

قوالین ہر قسم کے ظلم و ناخواہ وہ قانون سازی کا مرحلہ ہو یا انفاذ کا۔ اسی طرح اسلامی نظام کا فطری تعاضا ہے کہ ظلم پر دسترس حاصل کرنے کے لئے منظم جد و جہد کی جائے، جیروزیادتی سے حاصل کیا ہو اور اطمینی اختیار اسلامی نہیں ہو سکتا۔ یہ ایسا ہی ہے جیسے کوئی شخص ظلم و زبردستی سے کسی کی ملکیت پر تسلط کرے پھر ثواب کی نیت سے اس کو غربیوں میں تقسیم کرے۔ ظالم کے ساتھ مشروع حدود میں سختی ایک چیز ہے، ظلم سے کسی کا حق چھین لینا دوسرا چیز ہے۔ اسلام میں رنگ و نسل، فقیری امیری فوکیت کا معیار نہیں۔ اسلام نے نسل پرستی اور طبقاتی امتیازات کی مخالفت کی ہے۔ قرآن مجید میں تمام انسانوں کو "یاً تَعَالَى النَّاسُ" اور "یَلَّاَتِيَ الْأَدْمَ" سے خطاب کیا گیا ہے۔ تمام انسانوں کو ایک مان اور ایک باب کی اولاد قرار دیا گیا ہے۔ اسلام میں قانون سازی یا اس کی عملداری انسانوں کے یہ شعور میلانات بعث کی بنیاد پر نہیں ہے بلکہ اس کا دار و مار بندوں کی سعادت پر ہے۔

**مذہب شیعہ امامیہ**  
انسان کے لئے مذہب کی فطری ضرورت اور اُس کی خلقت کے معتقد کی کچھ وضاحت کے بعد کتاب کے موضوع یعنی "مذہب شیعہ امامیہ" پر کچھ روشنی ڈالنا مقصود ہے۔

کے بتائے ہوئے طریقے یعنی سست سے مسائل کو استنباط کر کے حکم پر عمل کیا جائے۔

**اسلامی اقدار کی فطری نوعیت** انسان جب کائنات اور اس کی باریکیوں کا مشاہدہ کرتا ہے تو

فطری طور پر خالق کا معتقد ہو جاتا ہے اور اس پر ایمان لانے پر مستعد ہو جاتا ہے۔ اللہ کی اس کائنات میں چیزوں کی اپنے سے ساٹھ گتنا وزن اٹھا سکتی ہے جبکہ عموماً انسان اپنے سے تین گنا وزن تک اٹھا سکتا ہے۔ جمادات، نباتات، حیوانات، ارض و سماءوں کا مشاہدہ اسے متوجہ کرتا ہے۔ وہ خالق اور آنحضرت پر ایمان لانے کو فطری تعاضاً مجھدا ہے۔ جمیلوں کے جرام کی حزا اور نیکوں کے اچھے اعمال کی پاداش، انسان کی فطرت کی آواز ہوتی ہے اور انسان عام طور پر یہ دیکھتا ہے کہ اچھوں کو نیکی اور بُرُوں کو بُرائی کی حقیقتی جزا و سزا دینا میں نہیں ملتی۔ مثلاً وہ قائل و جایر محارب جنیں نے اسلام سے بغاوت کر کے ناحق لاکھوں انسانوں کا قتل کیا ہو، دنیا میں صرف زیادہ سے زیادہ پھاسی پا آتا ہے۔ اسلام میں افراط و تفریط نہیں ہے۔ انسان کے نفسی ضروریات سے بے توہینی تفریط ہے اور ان کو قابو میں رکھے بغیر آزاد چھوڑ دینا افراط ہے۔

اسلامی قوانین کی خصوصیت عدالت (Justice) ہے۔ اسلامی

کی بنیاد جو ہری اصول کے بعد اس اعتقاد پر ہے کہ اگرچہ نبوت و رسالت کا سلسلہ حضرت محدث مصطفیٰ صلعم پر ختم ہوا لیکن سلسلہ عصمت و ہدایت 'امامت' کے عنوان سے قائم رہا۔ تاریخ اسلام کے ساتھ عظیم یعنی واقعہ کربلا کے بعد سیاسی اور اجتماعی طور پر خصوصاً "شیعہ امامیہ" امت مسلمہ کے حدود کے اندر ایک کمیونٹی کی صورت میں ابھرے۔ اگرچہ اس زمانہ میں مسلمانوں کے اندر کئی اور بحکایت فکر اور مذاہب بھی ابھرے۔ جن سے کچھ تاریخ کے دھایے میں تحیلیں ہوئے اور کچھ باقی رہے۔

### مسلمانوں میں مختلف فرقوں کا سیدا ہونا اور تحلیل یا مجملہ دہو جانا

پیغمبر اکرم صلی اللہ علیہ و آپ سلم کی رحلت کے بعد مسلمانین میں فرقوں میں تقسیم ہوئے۔ ایک فرقہ حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی خلافت کے حق میں تھا، ان کا اعتقاد تھا کہ رسول اللہ صلعم نے حضرت علیؓ کو اپنے بعد خلافت کے لئے مستعین کیا ہے۔

۲۔ دوسرا فرقہ انصار سے تعلق رکھتا تھا۔ جنہوں نے سعد بن عباد کو خلیفہ بنائے کی کوشش کی۔ چنانچہ جب ہمہ جریں کی تحریک پر حضرت ابو یکریؓ کی بیعت کا سلسلہ چلا تو چند ایک کے بغیر ان لوگوں نے ان کی بیعت کی۔ سعد بن عبادہ بعد میں نامعلوم اور پر اسرار طور پر

دُنیا اور شرق و مغرب کے مذہبی تعلیمات کی تحقیق و تدریس میں بے تیادہ مذہب شیعہ کو نظر انداز کیا گیا ہے۔ یعنی اس کو نزدیک سے جانئے اور درس و تدریس میں اس کا موقوف سمجھانے کی بجائے اس کو ایک "گروپ" کا رینگ دیکر پیش کیا گیا ہے۔ ہر وہت ہے کہ دنیا مذہب شیعہ امامیہ کی اصلیت سے واقعہ ہو جائے اس سے بہت سارے مسائل حل ہو سکتے ہیں۔ جن کا سامنا آج دنیا کو اور خصوصاً امت مسلمہ کو ہے۔ شیعہ مذہب اسلام سے کوئی الگ مذہب نہیں بلکہ مذہب اسلام کی ایک تاریخی حقیقت اور واقعیت کا نام ہے۔ اس کو دُنیا کے بعض جملوں میں ایک ایسی تحریک کا نام دیا گیا ہے جس سے اسلامی اتحاد ٹوٹ گیا ہے۔ حالانکہ تاگزیر واقعیت کے طور پر یہ ابھرا اور قرآنی پیغام کو لیکر بھیلا۔ اماموں کے ہاتھوں اس کے خذ و خال مرتب ہوئے۔ اور فہمائے مجھدین اس کے اصول و فروع کو شکل دیتے رہے۔ اس میں اجتہاد و منظم اور متواتر ہے۔ اور یہ مذہب دنیا میں مسلمان کو خصوصاً اور انسان کو عموماً آئے والے اخلاقی و معاشری مسائل کا حل پیش کرتا ہے۔ دوسرے مذاہب میں مختلف اصطلاحات کی طرح 'اسلام' کو بھی دو طرح پیش کیا گیا۔ سُنّتی مذہب اور شیعہ مذہب۔ یہ دونوں طریقے اگرچہ متعدد اصول و فروع میں تضاد رکھتے ہیں لیکن قرآن کو اللہ کی کتاب سمجھتے اور چند مفہومیں اختلاف کے ساتھ اسلام کے جو ہری اصول میں متفق ہیں۔ شیعہ مذہب

## شیعہ نام سے مسوب مسند گروپ

۱- کیسانیہ :- یہ ایک گروپ تھا جو حضرت علیؑ کے بعد محمد بن حنفیہ (فرتند علی بن ابی طالبؑ، جس کی والدہ قبیلہ بنی حنفیہ سے تھیں) کی امامت کا معتقد تھا۔ اس کی ایک دلیل یہ دیتا تھا کہ جنگ جمل میں حضرت علیؑ نے پیغمبر محمد بن حنفیہ کے ہاتھوں میں دیا تھا۔ اُن میں ایک گروہ کہتا تھا کہ اس کو امام حسینؑ کے بعد امامت ملی ہے، اس کی دلیل یہ ہے کہ جب امام حسینؑ نے مدینہ سے مکہ کی طرف بیعت زید کے اصرار کو ٹالنے اور مسلمانوں کی خونزیزی کو بچانے کے لئے ہجرت کی تو محمد بن حنفیہ سے خاص وصیت کی۔ چنانچہ ایک چھوٹے گروہ نے محمدؑ کے بیٹے ہاشم کو امام مانا اور ہاشمیہ کہلانے۔ کیوں چھوٹے گروہوں میں بٹ کر یہ فرقہ بھی تخلیل ہو کر رہ گیا۔

۲- مختاریہ :- کوئی میں کیسانیہ کے ایک گروہ نے مختارین ای عبید لطفی کی پیروی کی۔ چند برس تک مختاریہ نام سے مشہور ہوئے۔

۳- زیدیہ :- یہ حضرت زید بن علی بن حسینؑ کے پیروتھے اور زیدیہ کہلانے۔ اگرچہ حضرت زید خود امام وقت امام صادقؑ کے معتقد

قتل ہوا اور یہ فرقہ اس طرح ناپید ہی ہوا۔

۳- تیسرا فرقہ ان ہمارجن کا تھا جنہوں نے حضرت ابو بکرؓ کی خلافت کی تحریک میں پہلی کی بیعت کے بعد اس میں وسعت ہوئی۔ اُن میں دو قسم کے لوگ تھے۔ ایک وہ جو حقیقی خلافت علیؑ کے خلاف تھے اور دوسرے وہ جو اس سلسلے میں کوٹا تھے اور وہ اجتماعی تنظیم کی خلافت کے لئے اور امن عامد کے لئے اظہار رائے سے کرتا تھے۔ اس طرح مسلمانوں میں بنیادی طور پر دو فرقے تنوادار ہوئے گئے ایک کو پہلے پہلے شیعوں علیؑ کہا گیا۔ پھر امامت کا سلسلہ آگے چلنے کے ساتھ ساتھ "شیعہ امامیہ" کہا گیا۔ دوسرا فرقہ اپنی سنت مشہور ہوا۔ اس کے ساتھ ہی مسلمانوں میں یہ سلسلہ ابھرتا رہا کہ فعلًا صورت حال الیٰ تھی کہ اکثریت نے حضرت ابو بکرؓ کے ہاتھ پر بیعت کی لیکن اصول حقیقت اور خلافت کے معیار اور فہمائی ابو بکرؓ و علیؑ پر بحثیں ہوتی رہیں۔ اس طرح شیعہ امامیہ قرقہ مختلس ہو گیا۔ شیعہ فرقہ میں کئی مکاتب سلوک و فکر ابھرے جو یا ختم ہوئے یا محجد اور حمد و دہوک را باقی سی ہے۔ البتہ دنیا شیعی محیط اور موٹر "فرقہ شیعہ امامیہ" رہا جن کو اتنا عشری یعنی یارہ امامی بھی کہا جاتا ہے۔

اپنی سنت کے نام پر مسند دو فرقے اور مکاتب فکر ابھرے، جن میں اکثر محجد و دہوک ہوئے۔ چار مذاہب معروف ہوئے۔

۷۔ مسمیطیہ :- یہ گروہ محمد بن جعفر کی امامت کے قائل ہوئے اور بہت تکوڑے ہے۔

۸۔ اسماعیلیہ :- یہ ایک نہایاں فرقہ مسلمانوں میں ہے اور دنیا کے کئی ممالک میں پھیلا ہوا ہے۔ یہ فرقہ حضرت امام جعفر صادقؑ کے بعد اُن کے فرزند اسماعیل کی امامت کے قائل تھے۔ حالانکہ وہ حیاً امام صادقؑ کے زمانہ میں ہی دنیا سے رخصت ہوئے تھے۔ لیکن انہوں نے محمد بن اسماعیل کو امام مانا۔

۹۔ موسویہ :- امام جعفر صادقؑ کے بعد جب امام موسیٰ کاظمؑ (جو اگرچہ اولادِ اکبر میں نہ تھے لیکن امامت کے باطنی و ظاہری شرائط کے تحت ہیں تھے) امام ہوئے تو ایک گروہ نے اُنہی کو قائم مانا یعنی اُن کو آخری امام مانا اور وہ "موسویہ" کہلاتے۔ حالانکہ خود امام موسیٰ کاظمؑ نے امام رضاؑ کو آٹھواں امام متعارف کرالیا تھا۔

۱۰۔ غالیہ :- مختلف زمانوں میں بعض لوگوں نے ائمہ طاھرین (بارہ اماموں) کے بارے میں غلط خبریں اور اعتقادات پھیلائے اور مختلف فرقوں نے شیعوں کے متعلق اُنہی کی میالۃ آٹاٹیوں کو ذریعہ بتا کر

تھے۔ لیکن بنو امیہ کے خالم حکمران کے خلاف شہادت کے بعد صفحہ تاریخ پر کئی صدیوں تک تید یہ فرقہ اُن کو امام مانتا رہا۔ بعد میں کئی گروہوں میں بٹ کر قریب قریب گم ہوا۔ آج نہ ہونے کے بارے میں

۱۱۔ ایک گروہ باقریہ نام پر ابھرا۔ وہ امام باقرؑ کو ہی ہدیٰ موعود سمجھتے تھے۔

۱۲۔ تاؤوسیہ :- مجلان بن تاؤوس یصری۔ ان کا اعتقاد امام جعفر صادقؑ بقید حیات ہے اور ظہور کریں گے۔ جلد ہی یہ گروہ بھی نجو ہو گیا۔

۱۳۔ افطحیہ :- لوگ عبد اللہ افطح جو امام صادقؑ کے سب سے بڑے فرزند تھے، کے بارے میں معتقد تھے کہ وہی امام صادقؑ کے بعد امام تھے حالانکہ وہ امام صادقؑ کے بعد صرف نیشنر روز تک ہی نہ رہے ہے، اس کے معتقدین امام موسیٰ کاظم (ساتویں امام) کے پیرو ہوئے۔ یہ گروہ ساتھ ہی تخلیل ہوا۔ الیتہ بعض لوگوں اور حکومت کے ایجنسیوں نے کوشش کی کہ گروہ باقی ہے۔ استخاری ایجنسیوں نے ایسی شخصیتوں کو ہمیشہ استعمال کرنے کی کوشش کی ہے۔

طرح بہت سے ایسے فرقے کیجئے شیعہ" نام پر مشہور ہوئے، ان کو شیعہ امامیہ، مخالف بینادی عقائد کی وجہ سے رد کرتے ہیں یا اسلام سے خارج قرار دیتے ہیں۔

### شیعوں کا عالمگیر (اسلامی) فرقہ یعنی شیعہ امامیہ (انٹاشریہ)

انٹاشریہ بارہ، اس سے مراد ہے آنحضرتؐ کو ختم المرسلین اور آخری نبی مانتے کے بعد ہدایت کا مرکز اور منبع بارہ اماموں کو مانتا، جن کے اول حضرت امام علیؑ اور آخری امام مہدیؑ ہیں۔ شیعہ خیر و شر اور عدل الہی کے بارے میں خصوصی اور واضح عقیدہ اور تظریف رکھتے ہیں جس کے بینادی نظریہ سے اکثر مشاخچ اہل ستہ بھی متفق ہیں لیکن عام طور پر یہ نظریہ کہیں کہیں تھنا دکو ظاہر کرتا ہے۔ شیعہ امامیہ کے تزدیک عقیدہ توحید اور عقیدہ عدل میں چوی دامن کا رشتہ ہے۔ مذہب امامیہ کے بینادی اصول و عقائد یہ ہیں جن کو اصول دین کہا جاتا ہے۔

۱- توحید، ۲- عدل، ۳- نبوت، ۴- امامت، ۵- قیامت۔

جو ان اصولوں کو نہ مانتا ہو، وہ مذہب امامیہ سے خارج ہے، ان میں تین کو اسلام کے بینادی اور عکموی اصول قرار دیا گیا ہے یعنی ۱- توحید ۲- نبوت اور ۳- قیامت (آخرت) — جو ان کو نہ مانتا ہو

شیعہ امامیہ کو بھی اس میں پیٹ لینے کی کوشش کی حالانکہ شیعہ امامیہ، (انٹاشریہ) جو بارہ اماموں (حضرت علیؑ سے امام مہدیؑ تک) کا قائل ہیں، غالباً شیعوں کے ان اعتقادات کو باطل قرار دیتا ہے مثلاً خدا کے حلوں کا ائمہ میں قائل ہوتا۔ بھی امام کو اللہ یا رسول پر غلو کرتے ہیں۔ اس طرح اسلام کے بینادی اعتقاد کے متفاہ ہیں۔ جس کو فرقہ امامیہ رد کرتا ہے۔ ان لوگوں میں تیادہ فعال "سبائیہ" ہے جن کا سردار عبد اللہ بن سبا تھا جس نے مشہور کیا کھنجر علیؑ (بغودہ باللہ) خدا ہے رشیعہ امامیہ کی تحقیق اور عقیدہ کے مطابق یہ شخص اسلام و شمن قوموں کا پروردہ اور تکواہ دار مخالف شخص تھا یہ گروپ بھی کوئی گروہوں میں بٹ گیا، جیسے ہے مغیریہ، خطابیہ، موقف، اور مشہور گروہ لنصریہ — سب تاریخ کے دھارا میں تحلیل یا ہے اثر ہوئے البتہ لنصریہ کہیں کہیں بہت کم تعداد میں اب بھی موجود ہیں۔ لنصریہ کو شیعہ امامیہ کا فرقہ قرار دیتے ہیں۔ مفوضہ کہتے تھے کہ خدا نے پہنچ آنحضرتؐ میں تبدیل عالم کو منتقل کیا پھر ان کے بعد حضرت علیؑ میں پھر دوسرے ائمہ ظاہرینؑ میں۔ اس فرقہ کو بھی شیعہ امامیہ خارج از اسلام قرار دیتے ہیں۔ اُن (لنصریہ) کا اعتقاد دو طرح کا ہے۔ علیؑ امام مہدی (بغودہ باللہ) خدا ہیں، علیؑ امام علیؑ (بغودہ باللہ) امر نبوت میں شرکیک پستیگر ہیں۔ یہ دونوں عقیدے باطل ہیں۔ اسی

اصول و قواعد یہی مدون اور مقرر فرمائے۔ تمام علماء و فقہائے زمانہ کو ان کے تجزی اور پاکیاذی کا اعتراف تھا۔ ائمہ طاہرینؑ نے مسئلہ عصمت سے باہر کر کیسی بھی کسی سے علمی استفادہ نہیں کیا۔ امام صادقؑ کے درس میں امام ابوحنیفہؓ اور امام مالکؓ نے بھی شمولیت کی۔ ۱۵۷ نامہ میں امام ابوحنیفہؓ نے دوسرے فقہاء کی مشاورت سے فقہ مرتب کیا جو فقہ حنفی اہل سنت مشہور ہوا۔ اور آگے دوسرے مسلک بھی نہ دار ہوئے لیکن اس زمانہ سے پہلے جنگ روپوں نے وقٹی طور ہی سبی قرآن و سنت کو آٹبنا کر حضرت علیؓ کی مخالفت کی وہ اہل سنت نام ہی سے متعارف ہوئے اگرچہ ائمہ اہل سنت اور متقدی مشائخ زمانہ نے ان کو رد کی۔ جس طرح متعدد "شیعہ" نام کے فرقوں اور گروپوں کو ائمہ طاہرینؑ کے قول و فعل کی رو سے شیعہ امامیہ (بادہ امامی) فرقہ نے بنیادی اصول و عقائد سے اختلاف کی و تجزیہ کیا۔

ان لوگوں نے معاویہ بن ابی سفیان کی طرف سے اٹھا تو بخواہت کے خلاف خروج کیا۔ ان کے مجرک تین افراد اشحہش بن قیس کندیؓ مسخر بن فدی کی بیتی اور زید بن حصین طائی تھے۔ یہ خارجی کہلاتے۔ یہ لوگ حضرت علیؓ کے سخت دہش نہ ہوئے۔ اور انہی نے ایک پیر و عبد الرحمن ابن الجم نے مسجد کو قبیل حضرت علیؓ

وہ دائرہ اسلام سے خارج ہے۔

شیعہ امامیہ کے اصول و فروع اور سنتی و شیعہ اختلافات و تخطوط اتحاد پر کچھ تفصیلی روشنی ڈالی جائے گی۔ پہلے ان مشہور فرقوں اور گروپوں کا اجمالی خاکہ پیش کیا جائے گا جو تاریخ اسلام میں "سنتی" نام پر مشہور ہوئے پھر ان میں سے بہت سے فرقے تخلیل ہوئے یا سمجھ گئے۔ اور جو باقی تواتر کے ساتھ ہے وہ حنفی، مالکی، شافعی اور حنبلی مسلک ہیں۔

## سنتی نام کے متعدد گروپ اور فرقے ۔

یہ پہلے ہی کہا جا چکا ہے کہ آنحضرت صلیم کی رحلت کے بعد جو لوگ حضرت علیؓ کے حق خلافت کے قائل تھے وہ شیعان علیؓ کہلے معاویہ بن ابی سفیان اور بنو امیہ کے دوسرے ظالم حکمراؤں کے دور میں شیعان علیؓ پر سخت مظلوم ڈھائے گئے۔ بنو امیہ کے زوال اور یہودیاسیہ کی تگ و دو کے زمانہ میں علماء و مشائخ کو قرآن و سنت کی روشنی میں فقہ مرتب کرنے کا مناسب محل و سب سے پہلے حضرت امام جعفر صادقؑ نے فقہ ۱۳۸ھ میں مرتب کیا۔ جو فقہ امامیہ مشہور ہوا، انہوں نے علم کلام، رجال اور ریوڑ تفسیر کے

بنو امیہ نے اپنے شاہی اقتدار کو مفیضوت کرنے کے لئے مرجیعۃ کو جنم دیا تھا۔ ان کا اعتقاد تھا کہ ایمان ایک قلی امر ہے، عمل سے اسکا کوئی تعلق نہیں۔ (گویا) اگر افعال مختلف ہوں لیکن کسی کے ایمان کے بارے میں قطعاً شک بھی نہیں کی جا سکتا ہے۔ یہ کہتے ہے کہ کبائر (میں لوگوں) کے گناہ کبیرہ پر ہنی عن المنکر ضروری نہیں اور تعریفات شرعی کے تحت ان کا قتل جائز نہیں۔ اس کے لئے قیامت ستائیخ کو روا رکھتے ہے۔ یہ روشن سنت رسول اور سیرت خلفاءؓ راشدینؓ کے خلاف ہوتے کی بنا پر اہل سنت میں مقبول نہیں ہو سکی۔ اگرچہ "ستی" ہونے کو "سپر" بتا کر بعض افراد اب بھی "ستی" جیسے کافر، ظالم اور فاجر کو خلیفہ بحق اور امیر المؤمنین کہتے ہیں جس کا وحی نبوت سے انکار بھی تاریخ سے ثابت ہے اور معاذ اللہ امام حسینؑ کو نیاغی، قرار دیتے ہیں اور اس طرح امام حسینؑ (بسمول بخشن پاک) کی طہارت ویاکیزگی کے تواتر سے منکر ہو جاتے ہیں۔ جس میں کسی صحابی کو انکار نہ تھا، جسی کہ معاویہ بن ابی سفیان نے اس کا اقرار بھی کیا تھا لیکن جس نے حسد اور منافقت کی وجہ ساتھ "کربلا" کے لئے فہنا کو دیدہ و دانستہ ساتگار بنا کر ہی دم لیا تھا۔ فہما و مشائخ اہل سنت نے اس قرقہ کو رد کر دیا۔ مرجیعۃ مفیضوت اعتقاد کی بنیاد تہ رکھتے کے نتیجہ میں چھکر پوں میں تقسیم ہوئے۔ سہیولیتیہ، عبیدیہ،

پرفرب سے سرمیا کپ پر واکیا جس سے وہ ٹھہرید ہوئے۔ یہ اگرچہ شیعوں علیؑ کے مخالف ہوتے کی بنا پر "سنت کے پرورد" یعنی اہل سنت متعارف ہوتے تھے اور دشمنان علیؑ و ظالم حکمراؤں سے ان کی ہر چیز حوصلہ افزائی بھی کی لیکن مشائخ اہل سنت نے آگئے ان کو رد کیا۔ اور ان کو "خارجی" قرار دیا۔ یہ فرقہ اب فعلًا دنیا سے ناپید ہو چکا ہے۔ ان لوگوں کا اعتقاد تھا کہ چون مسئلہ جس طرح رسول کریمؐ نے انجام فرمایا وہ اسی طرح انجام دیتا ہے۔ یعنی اگر سنت میں کوئی چیز نہیں ملے گی تو کچھ کرنا ہی نہیں ہے۔ اس لئے اہل سنت مشہور ہوئے لیکن اہل سنت نے ان کو "فتنه کوش" قرار دیکر رد کیا۔

**۲- مرجیعیہ** | بنو امیہ نے بہت سے اخلاقی اعتقادات کو دلچسپی کیا جن کے اثرات صدیوں تک باقی بھی ہے۔ جیسے بادشاہ ظل اللہ ہوتا ہے اور کسی یاری یا خوش و منکر پر اس کی تجدید یا امر بالمعروف کرنے کی گنجائش نہیں ہوتی۔ حالانکہ یہ قرآنی احکام و نصوص اور سنت کے عین برعکس ہے۔ قرآن میں موسیٰ و فرعون، ابراہیم و نمرود، طالوت و جالوت، وغیرہ کے واقعات اور ظالم و ظلم کے خلاف انبیاء کے رول کی واضعیت عکاسی موجود ہے۔ نیز پیغمبر اکرمؐ کی سنت اس کی آئینہ داد ہے۔

عقیدہ کا عنوان قرار دیتے ہیں "لَا جَبْرِيلَ وَلَا قَدْرِيلْكِنْ أَمْرِيْنَ أَمْرِيْتِ" یعنی نہ بھہ حضن ہے نہ قدر حضن ہے بلکہ دلوں امور کے درمیان کی صورت ہے ۔ یعنی انسان نہ کلی طور پر مجبور ہے نہ کلی طور پر محنتار ہے ۔ وہ عموماً وسائل میں مجبور ہے، ارادہ میں محنتار ہے ۔ سزا و جزاء ارادہ سے تعلق رکھتا ہے جیس کی بنا پر عمل سے آتا ہے ۔ یہی روش متعدد مشائخ و فقہائے اہل سنت کی بھی ہے۔ البتہ عام سطح پر خیر و شر کے بارے میں غلط انداز سے اور غلط فہمیاں ہیں جس سے اجتماعی کردار محروم ہوتا ہے، اور جس کے اصلاح کی ضرورت ہے۔

## تفسیر نعمی میں قتوی شریف مولانا رومی کے حوالے سے ایک واقعہ

ایک بھری نہیں کا آدمی انگور کے باغ میں گیا اور پھل کھانے لگا۔ اتفاقاً باغ کا مالک آگئی اور بولا کہ میری اجازت کے بغیر بھل کیوں آورتا ہے؟ وہ بولا "خدا کا بندہ، خدا کے حکم سے خدا کے پھل کھانے ہے؟" میرا س میں کی اختیار ہے؟ تو رب سے کہہ ہے کہ تیرے پھل کیوں توڑوا رہا ہے؟" مالک نے غلام کو حکم دیا کہ اسے باندھ دو اور بندھو اکر پیٹھے لگا۔ بھری نے شور چیا۔ مالک نے کہا "کیوں جیختا ہے؟ خدا کا بندہ، خدا کے دندے سے، خدا کی رستی میں، خدا کے حکم سے تجھے پہٹ

عنایتیہ، تو باتیہ، تو مینیہ اور صالحیہ۔ پھر مجموعاً ناپید ہوئے۔

**۳۔ جبریتہ :-** افعال خدا ہی کرتا ہے اور انسان کے تمام اس میں کوئی دخل ہی نہیں۔ مثلاً قتل، زنا، چوری، ڈاکہ زنی، شراب نوشی جیسے امور انسان کے ہاتھوں خدا ہی کرتا ہے۔ علماء و مشائخ نے ان کو ہر چند سمجھایا کہ پھر یہ بحث و ہبہ تم سزا و جزاء، گناہ و لواب، عدل و ظلم و عیزہ کی صورتی رکھتا ہے۔ شریعت میں تحریر اتی احکام کیوں ہیں۔ رسول اکرمؐ کی سنت پھر و این عدل پر قائم کیوں ہے؟ خلفائے راشدین نے کیوں شرعی تعزیرات کو راجح کیا؟ ۔۔۔ یہ لوگ بتندہ کے کسی بھی ارادہ و اختیار کے قابل نہیں ہیں اور ان کے پر ویگنہا سے عموماً اجتماعی کردار زد میں آکر محروم ہو جاتا ہے۔ بعض حلقات "صوتی اذن" کو "سپر" بنانے کا یہی منتر خیالات کی ترغیب دیتے ہیں۔ یہ اخوات و خیالات کہیں کہیں اگرچہ آج بھی باقی ہیں، لیکن اجتماعی طور پر لطور فرقہ "بھریتہ" نمایاں نہیں ہے۔ بھریتہ میں گروہ ہوں جیسیہ، بخاریہ اور ضاریہ میں تقیم ہو کر بے اثر ہوئے۔

**ایک توضیح :-** یہ واضح رہنا چاہئے کہ شیعہ امامیہ اس اعتقاد کو خارج از اسلام سمجھتا ہے کہ انسان "مجبور حضن" ہے اور یہ کہ ہر امر "بھریتہ" کے تحت ہے۔ وہ اس قول امام صادق علیہ السلام کو پسند

طور پر ان کا غالی عقیدہ یہ رہا کہ اللہ کی طرف سے بندہ تقویق کی  
کا حامل ہے۔

چنانچہ معتزلہ میں آگے چل کر متعدد گروہ پیدا ہوئے ہے و اصلیہ  
ہندیہ - نظامیہ - خاطریہ - معمڑیہ - مرد امیہ - شامیہ  
ہشامیہ - جاھنیہ - خیاطیہ - جیاٹیہ، انہوں نے اصول اسلام سے  
بعید من پسند خیالات کو اپنے عقیدہ میں داخل کر لیا۔ امام محمد باقرؑ  
اور امام جعفر صادقؑ نے خصوصی طور پر مدینہ میں ہجو مرد سہ قائم  
کیا وہاں ایسے خرافات کی بہت حد تک اصلاح ہوئی۔ بنو عبادیہ  
حکمرانوں نے اپنے اقتدار کو قائم رکھنے کے لئے امت کو تقسیم کرنے  
کی جو پالیسی روا رکھی اس میں نئے خرافات نے جو پکڑ لی اور معتزلہ  
کے نئے نئے فرقے نمودار ہوتے گئے۔ اگرچہ معروف مذاہب اہل  
ست کے مقایلے میں نہیں ہیں ہیں۔

۵- اشھری (اشاعرہ) یہ ابوالحسن علی بن اسماعیل اشعری  
(اذ اولاد ابوہبیلی اشعری) کے پیرو  
تھے جو ۲۶۰ھ میں مقام بصرہ پیدا ہوا اور ۳۲۳ھ میں بغداد  
میں وفات پائی۔

اشاعرہ فہمی مسائل میں مذہب شافعی کے تابع ہیں۔ قرآن  
کے قدیم ہوتے اور خدا کے روز قیامت میں دکھائی دینے کے قائل

دہا ہے تو اسی سے کہہ کہ مجھے کیوں پڑا رہا ہے؟" سب اس شخص نے  
جریئہ عقیدہ سے تو پہ کی۔

یہ واصل بن عطا کے پیروہیں۔ اس کی  
ابتداء اس طرح ہوئی کہ ایک دن خواجہ  
حسن بھری نے مرجیہ اور خارجی عقائد پسوالات کے جوابات دئے  
اس دوران انہی کا ایک شاگرد "واصل بن عطا" نے کھڑے ہو کر  
کہا:

"میرے عقیدہ میں گناہ کیرہ کرتے والا نہ" کافر مطلق ہے  
"مون مطلق" ہے بلکہ کفر و ایمان کے درمیان مقام رکھتا ہے  
جس پر انہوں نے کھڑے ہو کر آواز دی ہے "واصل نے مجھ سے  
علیحدگی (عزات) اختیار کی۔ اسی مناسبت (عزات) سے یہ لوگ  
"معزلہ کھلائے۔ انہوں نے پہلے پاتخت عقائد مقرر کئے" جن میں  
عقیدہ مذکور بھی ایک ہے جو مرحی طور پرست ہے اور نصوص  
قرآن کی گلی اور اصلی تعلیم کے خلاف ہے۔ اگرچہ اہل ست کے مشائخ  
مثل خواجہ حسن بھری نے ابتداء میں ہی ان کو رد کیا لیکن انہوں نے  
مشہور کردیا کہ اصل اہل ست (یعنی ست کی پیروی کرتے والے) وہی  
ہیں۔ ان کا ایک اصول یہ بھی تھا کہ عدل الہبی میں مصائب و مفاسد  
سیمی شامل ہیں۔ شیخ امامیہ اس کو کلی طور پر رد کرتے ہیں۔ جمیعی

احاطہ سامنے آتا ہے جن کا قائم یعنی امام مہدیؑ غیبت سے اللہؐ کے حکم پر ظہور فرمائیں گے اور دنیا کو عدل و انتہاف سے بھر دیں گے اور اسلام کی احیاء فرمائیں گے۔ چنانچہ احادیث و اعتقاد کی رو سے تمام مسلمانوں کو امام مہدیؑ کا انتظار رہتا ہے اور مجموعاً "ظہور مہدیؑ" پر عقیدہ ہے۔ اہل سنت کا اعتقاد بھی یہی ہے بجز اس کے کہ وہ پیدا ہو چکے ہیں۔ اور غیبت میں ہیں، شیعہ امامیہ کا اعتقاد ہے کہ وہ پیدا ہو چکے ہیں لیکن غیبت میں ہیں اور حکم خدا ملنے پر ظاہر ہوں گے۔ ان کی پہچان کے میار شیعہ و سنتی روایات میں (کم و بیش) مشترک ہیں۔

مسلمانوں کے مذاہب خمسہ :-

شیعہ امامیہ یہ سب بھائی مذاہب اور مرزاٹائی (قادیانی) مذاہب کو رد کرتے ہیں۔ گذشتہ ۱۵۱ برس کے دوران یہ مذاہب ایران اور ہندوستان میں ظاہر ہوئے۔ بھائی تے قشیع کو پہلے پر بنایا اور مرزاٹائی نے تسنن کو پر بنایا۔ بھائی مذاہب کا بنی مرزا حسین بھائی اللہ تھا اور مرزاٹائی مذاہب کا بنی مرزا غلام احمد قادیانی تھا۔ دو تو فرقے بعض بنیادی عقائد میں تحریف کرتے ہیں۔ بھائی اللہ نے پہلے 'مہدیؑ' ہونے کا دعویٰ کیا پھر قرآن کی آیات کو بدلت دینے

ہیں۔ ان کا عقیدہ ہے اچھے اور بُرے دونوں کام خدا کے۔ ارادہ سے انجام پاتے ہیں۔

مذاہب اربعہ (تفصیل ذیل) یوم معروف پر اہل سنت والجھات دائرہ اسلام میں شامل سمجھتا ہے، جس طرح یہ چاروں مذاہب شیعہ امامیہ بھی امامیہ کو دائرہ اسلام میں شامل سمجھتے ہیں۔ جیسے "مذاہب خمسہ" دنیا میں عالمگیر ہوئے۔ نئے مذاہب اور "فکری گروپوں" و قدم جماعت کا کم موقع ملا۔ مذاہب خمسہ سے مراد اہل سنت کے چار ائمہ کے مرتبہ چار مسالک اور مذاہب شیعہ امامیہ ہیں۔ یعنی سہ امام ابو حنیفہ<sup>ؓ</sup> سے صفتی فقہ (متعارض ۱۵۰ھ عہد منصور عباسی) امام مالک<sup>ؓ</sup> بن انس سے مالکی مسالک (عہد ہارون رشید عباسی حاکم) امام محمد بن ادريس شافعی سے شافعی مسالک (عہد مامون رشید عباسی) اور امام احمد بن حنبل<sup>ؓ</sup> سے حنبلی فقہ (تو لد ۱۴۳ھ بغداد وفات ۲۲۱ھ) عہد حکومت معتصم باللہ۔

مذاہب شیعہ امامیہ کے عقائد و مسائل کو باضابطہ کتابی شکل جتاب امام جعفر صادق<sup>ؑ</sup> نے (۱۳۸ھ میں) دی۔ اس لئے اس مذاہب کے پیروں کو "امامیہ" کے علاوہ "جعفری" بھی کہتے ہیں۔ لیکن اصل اور مناسب نام "امامیہ" ہے، جس میں یارہ اماموں کی دہبریت کا

بہت بڑھ چکا ہے، مسائل نئے پیدا ہوتے جا رہے ہیں۔ ابتدائی صدی کے مسلمانوں میں معروف سنت سے براہ راست استفادہ اور تطابق آسان تھا، اب بہت مشکل ہے اور تمام حدیثوں پر اعتبار ممکن نہیں ہے۔ اس لئے علم و اجتہاد حکم خدا جان لینے کے لئے لازم آتا ہے۔ اس صورت حال میں ان کے لئے بہت سے امور میں مذاہب ارجوی کی طرف رجوع کرنا نگزیر ہو جاتا ہے۔ اس سلسلے میں ایک کڑی بند کے محمد بن عبد الوہاب سے ملتی ہے، جنہوں نے 'صلاحات' کے نام سے بعض خطوط اور حدود کو متعین کیا جو 'وہا بیت' کے نام سے مشہور ہوئی۔ سعودی عربیہ کے سعودی اقتدار کے ذریعے میسوی صدی کی تیسرا دہائی سے اس کو بہت ترقی ہوئی۔

اہل سنت والجماعت میں اجتہاد کا دروازہ بند تو نہیں لیکن شیعہ امامیہ کی طرح منظم اور متوازن بھی نہیں ہے جس کی ضرورت ہر ذمہ دار جس و در دنی مسلم محسوس کرتا ہے کہ اہل سنت والجماعت (المہارجہ) میں اجتہادی مرکزیت کو جمعیت کیجانا چاہئے اس سے بہت سی آپسی غلط فہمیاں بھی دور ہو سکتی ہیں اور اسلامی نظم کو معروف عقائد و مسائل پر متوازن ہمتوڑ رکھنے میں مدد مل سکتی ہے، ورنہ خسran اور انتشار کا امت کو سامنہ رہتا ہے۔

کا دعویٰ کیا۔ اس مذہب کی اصل ابتدائی شیعہ فرزند (باتی شیعہ احمد حسینی، جسیں نے امام مہدیؑ کا دعویٰ کر کے اسخاف پھیلایا تھا) کے ایک فرد سید علی محمد نے "باب اللہ" ہوتے کا دعویٰ کر کے (ہجادی الاول ۱۴۲۰ھ ۱۸۳۳ء) کو بمقام کوفہ کی پھر اس کے پروردہ بہاؑ واللہ نے آنکے بہائی مذہب کی بنیاد ایران میں ڈالی۔ ایران کے شیعہ امامیہ علماء نے اس مذہب کے خلاف اپنے دور میں تحریک چلائی، آج دنیا کے شیعہ حصوں میں اسلام مخالف طاقتوں کے بل پر، بہائی لوگ نیا مشق پڑھا رہے ہیں۔ لیکن ایران میں اب نہ ہونے کے برابر ہیں۔

مرزا یوں کو بھی بعض اخراجی عقائد خصوصاً رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو اخراجی نہ مانتے یعنی ختم نبوت سے انکار ہونے کی بنا پر شیعہ امامیہ اور اہل سنت والجماعت بر دلوں نے رکنیہ مسلمانوں میں 'اہل حدیث' کے نام سے یا 'سلفیہ' نام سے جو نئی تحریکی منظم ہو چکی ہیں، وہ اصولی طور پر نئی نہیں ہیں البتہ وہ اجتہاد کے قابل نہیں ہیں، بلکہ براہ راست قرآن و حدیث کے حکم کے مطابق ہر ایک کے لئے عمل کرنے کی ترغیب دیتے ہیں لیکن فعلًا زیادہ ترشافی مسک اور چندا مور میں ہیں اسک کے استنباط سے استفادہ کرتے ہیں۔ اس طرح عملًا اور عموماً مغلدین ہیں۔ چونکہ نہ مانہ کا فاصلہ

بیوٹ اور آخرت میں اسی طرح یقین رکھتے ہوں جیس طرح قرآن و سنت کا مقصود ہے۔ اس رو سے شیعہ امامہ ارجع اہل سنت کے کے مذاہب کو دائرہ اسلام کے اندر قرار دیتے ہیں اور "شیعوستی" نام سے جو مختلف فرقے نمودار ہوتے ہیں ان کو رد کرتے ہیں۔ ۱۔ شیعہ امامیہ کا موقف الٰہیت و توحید کے بارے میں واضح ہے جس کی رو سے اللہ کے صفات یتوتیہ اللہ ہیں سے قدیم، قادر، عالم، حی، مُرید، مدرک (مثلاً کان کے بغیر سنتے والا، آنکھ کے بغیر دیکھنے والا، وغیرہ) متكلّم اور صادق۔ صفات سلبیہ یہ ہیں : کوئی شرکیہ نہیں، مرکب نہیں، جسم نہیں، آنکھوں سے دکھائی دینے والا نہیں، محتاج نہیں، محل حادث نہیں، تغیر اور جسمانی عوارض نہیں رکھتا، کسی میں حلول نہیں کرتا۔

۲۔ عدل کا عقیدہ شیعیت کی بنیاد میں سے ہے جو عقیدہ توحید کے ساتھ چلا ہوا ہے۔ شیعہ امامیہ خدا کی ذات کو اس کی صفت سے الگ نہیں مانتا بلکہ اس کا اعتقاد ہے خدا خود بالذات عادل ہے، عدل کرتا ہے، اس کا ارادہ عدل ہی ہوتا ہے۔ وہ ظلم کبھی نہیں کرتا۔ کیونکہ ظلم خود ذات الٰہی کے بر عکس ہے، اور ذات الٰہی نہیں ہے۔ ذات خدا ہر چیز میں ہے لیکن یہ ہوئی نہیں ہے۔

۳۔ شیعہ امامیہ "قرآن مجید" جو موجودہ صورت میں

اس کتاب کے عنوان کی تسبیت سے 'مدہب شیعہ امامیہ' کا تعارف دیگر معرفہ مذاہب اسلامی پر کسی تنقید و تیہرہ سے ہٹ کر، مشتبہ امداد میں کرتے کی حزورت محسوس ہوتی ہے اس لئے کہ اس مدہب کے بارے میں متعدد غلط فہمیاں پائی جاتی ہیں جو بعض علماء رسول کے منفی روں کی وجہ سے خود مدہب امامیہ کے بعض حلقوں میں بھی پائی جاتی ہیں۔ جن کی اصلاح ضروری ہے۔ حالانکہ دنام سب سے زیادہ منظم، مروں اور مجتمع "مدہب شیعہ امامیہ" ہے جس کی نشاندہی اصول و فروع میں "اعلم زمانہ" کے عملیہ (تو ضیغ المسال) سے ہوتی ہے۔ اس لئے رفع شکوک و جہالت کا بہترین وسیلہ اور ذریعہ عملیہ اصول و احکام کا مطالعہ ہے، جو عقائد و مسائل شیعہ امامیہ کا اجمالی پیش کرتا ہے۔

## شیعہ امامیہ مدہب کے اساسی اصول :-

شیعوستی توحید میں بیوٹ اور آخرت کے عقائد ایک جیسے ہیں۔ لیکن عدل اور امامت میں مختلف ہیں۔ شیعہ امامیہ میں اصول دین بنیادی طور پا خ ہیں ۔۔ توحید، عدل، بیوٹ، امامت اور قیامت۔ شیعہ ان سب کو مسلمان سمجھتے ہیں جو توحید،

اور متواتر، مستند، معتبر احادیث کی رو سے اُن کے پاس اس کے حق میں مکمل دلائل ہیں۔ (مشلاً آئیہ تطہیر۔ الاحزاب ۳۳، آیہ میاہلہ ۶۱ علی ۲۱، آیہ مودت۔ بتوی ۲۲، آیہ ولایت۔ مائدہ ۵۵ آیہ اطاعت اولو الامر۔ نبأ ۹۹، آیہ وسالت المائدۃ ۳۵، آیہ استعانت۔ تحریم ۳، نیز سورہ بقرہ آیت ۷، سورہ توبہ آیت ۵۰۔ وغیرہ) شیعہ امامیہ کا اعتقاد ہے کہ جمیعی طور پر صحابہ کرام نے بڑی محنت اور قربانی سے دین اسلام کو آنحضرت علیؐ کے زمانہ حیات میں خصوصی طور اور خلقائے راشدینؐ کے زمانہ میں بہت حوصلہ پھیلایا اور رائج کیا لیکن اس سلسلے میں ہمیشہ حضرت علیؐ کے گھر انہیں زیادہ قربانیاں دیں اور دو خلافت کے بعد ائمہ طاہرینؐ نے اس کو حفظ کئے میں اہم ترین حصہ ادیکا۔ قرآن و حدیث میں اہل بیت رسولؐ (پیغمبر پاکؐ) اور یا قی ائمہ سلسلہ اہل بیتؐ کا مرتبہ سمجھایا گیا ہے۔ شیعہ آنحضرت پیغمبر اکرم صلیع کے بعد حضرت فاطمہ زہراؓ اور حضرت علیؐ سے لیکر امام مہدیؐ تک یارہ اماموں کی عصمت و طہارت کے قائل ہیں اور ان کا اعتقاد ہے کہ آنحضرت صلیع کے بعد تمام انسانوں میں حضرت علیؐ ہی افضل تھے۔

خلافت و امامت:-

مذہب شیعہ امامیہ، حضرت علی علیہ السلام کو آنحضرت صلیع

مسلمانوں کے درمیان موجود ہے، میں مکمل ایمان رکھتا ہے۔ اگرچہ اس کو جمع کرنے کا کام اجتماعی طور پر حضرت عمرؓ اور حضرت عثمانؓ کے دو خلافت میں ہوا لیکن اس کی حفاظت کا اصلی انتظام حضرت علیؐ اور اہل بیتؐ کے وابستگان نے کیا تھا۔

شیعہ امامیہ کا اعتقاد ہے کہ جمیعی طور پر صحابہ کرام نے بڑی محنت اور قربانی سے دین اسلام کو آنحضرت علیؐ کے زمانہ حیات میں خصوصی طور اور خلقائے راشدینؐ کے زمانہ میں بہت حوصلہ پھیلایا اور رائج کیا لیکن اس سلسلے میں ہمیشہ حضرت علیؐ کے گھر انہیں زیادہ قربانیاں دیں اور دو خلافت کے بعد ائمہ طاہرینؐ نے اس کو حفظ کئے میں اہم ترین حصہ ادیکا۔ قرآن و حدیث میں اہل بیت رسولؐ (پیغمبر پاکؐ) اور یا قی ائمہ سلسلہ اہل بیتؐ کا مرتبہ سمجھایا گیا ہے۔ شیعہ آنحضرت پیغمبر اکرم صلیع کے بعد حضرت فاطمہ زہراؓ اور حضرت علیؐ سے لیکر امام مہدیؐ تک یارہ اماموں کی عصمت و طہارت کے قائل ہیں اور ان کا اعتقاد ہے کہ آنحضرت صلیع کے بعد تمام انسانوں میں حضرت علیؐ ہی افضل تھے۔

شیعہ وسالت، ولایت اور شفاعت کے قائل ہیں پیغمبر اکرم صلیع کے بعد حضرت فاطمہ زہراؓ اور یارہ اماموں کو دعاوں کی اجابت اور شفاعت و مخففۃ کا وسیدہ مانتے ہیں۔ لفظوں قرآن

سے نظم امت کو استوار کر کھا جاسکتا تھا لیکن مروان اور بیوامیہ کے دوسرے عمال اور منقی عناصر کی سازشوں سے ان پر عکوماً عمل نہ ہوا۔ جن سے حالات بگڑے اور جس کا بھر پور قائدہ معاویہ بن ابی سعیان نے بنی امیہ کا ملکا نہ اقتدار قائم کرتے کے لئے اٹھایا۔ چنانچہ حضرت عثمانؓ کے قتل کئے جانے کے بعد جب لوگوں کی اکثریت نے حضرت علیؓ سے خلافت (حکومت اسلامی کی منصب داری) قبول کرنے پر امرا رکیا تو قرآن و سنت کے مطابق حکومتی سطح پر اصلاحات نافذ کرنے کی شرط پر اسے قبول فرمایا۔ چنانچہ بعض صحابہ نے تعاون نہیں دیا اور بعض نے یہ ملابناؤت کی۔ حضرت علیؓ نے معاویہ بن ابی سعیان کے خلاف علائیہ جنگ کو لازم قرار دیا اور منافقت کی سرکوبی کی بھر پور کوشش فرمائی۔ لیکن حالات بہت بگڑ چکے تھے اور خلافت کا پوچھ جو یہ کئی مراحل طے کر چکا تھا، اب سازشوں اور فریبوں سے بخوبی ہو گیا تھا۔

شیعہ امامیہ حق خلافت کا مرکزی عامل "غدیرخم" میں جمۃ الوراع سے واپسی کے دوران ایک لاکھ بیس ہزار مسلمانوں کے مجمع میں بنی اکرمؓ کے اعلان ولایت کو قرار دیتے ہیں۔ یعنی مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَهُنَّا عَلَيْهِ مَوْلَاهُ۔ یعنی (جس کا میں مولا ہوں، یہ علی اس کا مولا ہے) اور اس کے ساتھ بہت سے لفوص قرآن و حدیث۔

۳۶  
کا خلیفہ اور بلا فصل و مسی محظیا ہے، اور حق خلافت "امام اول" کی حیثیت سے اپنی کا حق مانتا ہے۔ جس کے لئے دلائل و شواہد پیش کرتا ہے، لیکن اس کو کسی اختلاف عاملہ کی بنیاد نہیں قرار دیتا ہے، جس طرح حضرت علیؓ نے خلافت ظاہری (حکومت) بلا فصل نہ ملنے پر دعوائے حق تو کیا لیکن، تعریفہ میں الحسین کو ٹالنے کے لئے اتمام محبت کے بعد صیر و ثبات کے ساتھ خاموشی اختیار فرمائی بلکہ حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عمرؓ کو ان کے دور خلافت میں کئی امور میں معاونت و تعاون سے نوازا اور اکا کامی رحمایہ و خلقاء بھی ان سے حلمی، اعتقادی، استفتائی (Judicium) اور سیاسی و نظمی معاملات میں رجوع کرتے تھے۔ یہاں تک کہ کئی یا حضرت عمرؓ نے کہا: لَوَلَهُ عَلَى لَهَدَّاكَ عُمَرُ۔ حضرت علیؓ کی مداخلت و مشاورت سے متعدد مسائل حل ہوئے لیکن بعض معاملات ایسے بھی ہوتے تھے جس پر آپ نے سخت اعترافی کی، جیسے زکوہ کے معاملہ پر مالک بن نویرہ کے قتل اور اس کی بیوی کی عصمت دری پر خالد بن ولید (سپہ سالار) کو قتل کی سزا دینے پر آپ نے تاکید کی لیکن اس کے مطابق عمل نہ ہوا بہت خفیف سزا دی گئی حالانکہ یہ اپنی نویعت کا سنتگین ترین جرم تھا۔  
حضرت علیؓ نے حضرت عثمانؓ کو بھی بہت مشورے دئے جن

امامت کے بھی دو پہلو ہیں۔ معنوی اور منصی۔ معنوی سے مراد امامت کے اصول اور خطوط ہیں، جن کو راجح کرنا مقصود ہوتا ہے، اور جو حکومت اسلامی کے لئے اہم ہوتے ہیں۔ منصی امامت کا کسی شخص کے ساتھ تخصیص ہوتے کی صورت کو ظاہر کرتا ہے یعنی حضرت علیؓ بھیشت امام اول، حضرت امام حسنؓ بھیشت امام دوم وغیرہ چنانچہ حضرت امام حسنؓ نے جب مسلمانوں کے اندر پھیلی خارجی اور داخلی سازشوں کے جال کو دیکھا، تو اقتدار خلافت (حکومت) کے لئے جنگ کے اڑات اور نتائج پر نظر کی جو صریح طور پر اسلام کے تمام اصول و قواعد کو مجروم کر ڈالتے انہوں نے "معنوی امامت" کے تحفظ کو "منصی امامت" پر ترجیح دی۔ یعنی معاہدہ صلح میں دوسرے شرائط کے علاوہ یہ شرط لگھادی کہ "معاویہ بن ابی سفیان قرآن و سنت کے مطابق حکومت کرے گا اور اپنے بعد اپنے بیٹے یزید کو ولی عہد قرار دے گا۔" اس طرح انہوں نے نہ تو معاویہ کو امام تسلیم کیا تھا خط امامت کو مجروم ہوتے دیا۔ امامت کبھی حکومت ظاہری کے طور پر بھی سامنے آتی ہے جیسے حضرت علیؓ چو تھے خلیفہ اور امام رضاؑ کی خلافت ظاہری (عہد امامون)۔ چنانچہ امام رضاؑ نے جب راجح حکومت کے شاہی طریقوں کو بدل کر خلافت اسلامی کے طریقوں کو پھر راجح کر لیا تو ان کو زہر سے شہید کروادیا گیا۔

چنانچہ اس حادثت کے تواتر کو اس متأسیت سے بھی ثابت کرتے ہیں کہ حضرت علیؓ نے اپنے زمانہ خلافت میں رحیمہ کے مقام پر لوگوں کے جمیع غیر میں واقعہ غدری کی یاد دلائی۔ آپ نے اپنے خطبہ میں ارشاد فرمایا:-

"میں ہر مرد مسلمان کو قسم دیتا ہوں کبھی نے غدیر خم میں آپ سے رسولؐ کو اعلان فرماتے سنا ہو۔ وہ کھڑا ہو، جو کچھ سنا تھا اس کی گواہی دے۔"

چنانچہ اس مجلس سے تیسی صحابی کھڑے ہوئے جن میں بارہ ایسے تھے جو جنگ پدر میں شریک ہو چکے تھے۔ ان سب نے غدری کی گواہی دی، لیکن حارث نے گواہی نہ دی، حضرت علیؓ کے یاد دلانے پر بھی حیلہ سے کام لیا تب آپؑ کی بددعا سے مو قعہ پر ہی برص کی بیماری میں مبتلا ہوا۔ یہ تاریخ میں "واقعہ رحیمہ" سے مشہور ہے۔ خلافت اور امامت کے معنی مختلف نہیں ہیں، البتہ آنحضرت صلیمؐ کے بعد خلافت ظاہری میں جب فصل پیدا ہوئی، یعنی ایسے حالات پیدا ہوئے کہ حضرت علیؓ کو خلافت نہ ملی تو خلافت اور امامت کی اصطلاح میں متعین مقامات پیدا ہرنے لگیں۔ امامت اس کی محتاج نہیں کہ ظاہر احکومت، خلافت اس کا خاصہ بن جائے۔ امام خلیفہ ہوتا ہے۔ جا ہے اقتدار حکومت اس کے ہاتھ ہو یا نہ ہو۔

ہیں نہ انفرادی طور پر سارے سنتی "مسلمان" "سنی العقیدہ" ہیں۔ اسی طرح نہ اجتماع عاشیوں کے سارے متعارف گروپ مخالف ہوئے ہیں نہ انفرادی طور پر سارے شیعہ "مسلمان" "امامیہ" ہیں جسی کہ "شیعہ" کی اساس پر بھی سب جماعت نہ ہے۔ "شیعہ کی اساس" سے مراد ہے سہ آنحضرت رسول اکرمؐ کے بعد اہل بیت پنج تن پاک کو تمام مسلمانوں سے افضل و اشرف سمجھتا اور ان کی ایسا عکو مقدم جانتا۔ اگرچہ تمام مسلمان جمیعی طور پر کی یا جزوی طور کسی نہ کسی طرح، اس فضل و شرف کا اقرار کرتے ہیں لیکن "اہل سنت والجماعت" نے اس کو مرکزی طور پر جمیعی عقیدہ کی صورت "ہنسی" دی ہے۔ ہاں! شیعہ نام کے تمام فرقوں نے اس کو جماعت طور پر اساس بنا�ا، یہاں آیت تقطیر اور آیت مبارکہ کے شان نزول میں جو احادیث نہیں المسالک روایت سے متفقانہ ثابت ہیں ان نعمتوں کی بناء پر پنج تن پاک کی عصمت کے معتقد بھی ہیں۔ اسحاق علیہ، زیدیہ وغیرہ اس عصمتی سلسلہ کو کچھ کچھ آنکے بھی چڑھاتے ہیں لیکن دوسروں اور شیعہ امامیہ میں یہ فرق ہے کہ وہ اس سلسلے میں نہ افراط سے کام لیتے ہیں نہ تفریط سے بلکہ واضح طور پر اس عصمتی سلسلہ کو آنحضرت صلیعہ کے بعد حضرت فاطمہ زہراؓ اور (حضرت علیؑ سے امام مہدیؑ) بارہ اماموں تک مدد و سمجھتے ہیں۔ تاریخ میں کسی کو مسلمانوں کے علماء و مشائخ

المیہ ہے۔ المیہ یہ نہیں کہ "مسئلہ خلافت" پر امت میں اختلاف کیوں ہے؟ ایک طرف "اجماع جمہور مصحابہ" کا ظہور ہے، دوسری جانب واضح نعمتوں حق خلافت کے دلائل ہیں اور مصحابہ کی ایک جماعت جو "شیعہ علیؑ" کے نام سے مشہور ہوئی کا تو اتر ہے۔ اس لئے اس مسئلہ پر اختلاف رائے کا ہونا کوئی عنتانی امرنہیں ہو سکتا یہاں امکانی امر ہے۔ یعنی اختلاف، پیدا ہونے کی گنجائش موجود ہے، جو چیز نہیں ہونی چاہئے تھی لیکن جب ظاہر ہوئی تو "اختلاف" کا ازالہ معمولی یات نہیں ہو سکتی۔ اصل المیہ یہ یہ کہ اس "اختلاف" کو بنیاد بنا کر تحریر و تقریر میں کیا کچھ نہیں لکھا گیا۔ غلو اور تکفیر کا آپس میں جال بچھا دیا گیا۔ شبہات و خدشات پر اکڑنے کے لئے اصول اخلاق کے پرچے اڑالئے گئے۔ فاصلوں کو پاٹے مکے بجائے قابیت کا معیار، خلچ و سیح ترکرے کو سمجھایا جاتا رہا۔ سینیوں کی اجتماعی سطح پر اس طرح "انحراف" کا رنگ پھیلاتے کی کوشش کی گئی جو شیعوں میں ان کو مرکز اسلام سے دور سمجھنے کا تائماً تحریک پیدا کرتا ہے، اس طرح شیعوں کی اجتماعی سطح پر ایسے "غلو" کا رنگ چڑھانے کی کوشش کی جاتی رہی جو سینیوں میں ان کو اساس اسلام سے الگ کر دینے کا تائماً تحریک پیدا کرتا ہے ہی حقیقت یہ ہے کہ نہ اجتماع عاشیوں کے سارے متعارف گروپ مخالف ہوئے

ہو کر مرتبک ہو چکے ہیں۔ یہاں تک کہ "شیعہ" سے منسوب یعنی کہتے  
میں حضرت عائشہؓ کی تفہیمیک اور ان کے بارے میں تازیہ الفاظ  
کا استعمال بھی کیا گیا ہے اور بد قسمی سے ان سب کو "شیعہ امامیہ  
مذہب" کے سر تھوپ دیا گیا ہے یا کہتے والوں نے اس کا سہارا لیا  
ہے۔ صحابہ میں منافقین بھی تھے اور علائیہ طور پر ظلم و تشدد میں  
کھال کرتے والے، وعدوں اور عہدوں اور جادہ شریعت سے بغاوت  
کرتے والے بھی جیسے معاویہ، عمر بن العاص وغیرہ جنہوں نے ایسی  
حدیثوں کو بھی گڑھ لیا جو تصویص اسلام سے بیہد ہیں اور اسلامی  
خلافت کی اساس جسن تے بعض نظمی مراحل کا تجربہ کیا تھا، کو اپنے  
غلط غیر اسلامی کردار سے ڈھا دیا۔ مثلاً آج مسلمان جب تک  
"جنگ صفیین" میں علیؑ اور معاویہ کے درمیان فیصلہ کن نظریہ کا  
حامل ہیں ہم جاتا ہیں دنیا شہ اسلام میں کوئی تحریک فیصلہ کن مدد  
میں داخل ہی نہیں ہو سکتی۔ اس بارے میں مبالغہ سے ہر چیز ہر بات  
ہر اقدام بیک وقت صحیح بھی معلوم ہوتا ہے غلط بھی، جائز بھی،  
نا جائز بھی۔ جد و یہود میں مرتبہ والا مسلمان شہید بھی قرار دیا  
جاتا ہے مردود بھی۔ یہ ساری خرابیاں اُسی زمانہ کی پیداوار ہیں۔  
جس کے تواتر میں روت عاشوراء نیزیدی فوج کے سپہ سالار عمر بن سعد  
نے اعلان کیا ہے "حسینؑ کو جلدی قتل کرو، نماز میں دیر پور ہی ہے"

کو ان بارہ اماموں کے بارے میں یہ تامل و تردی نہیں کروہ اپنے اپنے  
زماؤں کے انہیں پاکیا اور تحریک علم و تعلق و فضیلت میں کیتا تھے۔  
ذکورہ "اساس" کے علاوہ بعض فرقوں اور گروپوں نے جوشیعت امام  
پر ظاہر ہوئے اس قدر اس سلسلے میں غلوکیا کہ حضرت علیؑ کو کہیں رسول  
سمیح ہاگیا، کہیں خدا۔ مصلحین و مجتہدین شیعہ امامیہ کا نکتہ نظر یہ بھی  
ہے کہ "غایی" اسلام و مشمن سازشوں کی اندر وی اور سروں یا شد و ایتوں  
کے ایجھت تھے شیعہ امامیہ نے ان تمام اختراقات کو روک کر ایسے  
گروپوں اور ایسے اعتقادات کو خارج از اسلام قرار دیا۔  
ستی و شیعہ ایک دوسرے پر الزام تراشی کرتے ہیں کہ وہ  
"قدح صحابہ" اور "مدرج صحابہ" کے نام سے غلوکرتے ہیں، حدود  
کو پھانڈتے ہیں۔ یقیناً دونوں طرف ایسا ہوا ہے، لیکن اس کو  
"شیعہ امامیہ" اور "اہل ست" کا عمومی عقیدہ و طریقہ قرار دینا  
درست نہیں ہے۔ قدرح صحابہ ایک عنوان مطرح ہوا ہے جوشیعت امامیہ  
کے یہاں کوئی مذہبی اساس اور موضوع نہیں ہے، لیکن صحابہ کی غلطی  
پر پرودہ کرتا تہ واجبی امر ہے تہ اس سے مسئلہ اخلاف رفع ہو سکتا  
ہے۔ البتہ اس سلسلے میں یقیناً اسلامی و انسانی شرافت و ادب کے  
حدود کو پھانڈتا ہیں مخصوصاً کے خلاف ہے جس کا بجا طور پر  
بعض واعظین اور مصنفین تاریخ میں چل رہی زیادتیوں سے متاثر

مُریدی میں محدود کر دیا، اس کا اثر سیاسی تثییب و فراز اور اکثر مسلم حکمرانوں کی احتمالی کارگزاریوں کے باعث، ان اصلاحی و تبلیغاتی اقدامات کے مقابلے میں کچھ زیادہ ہی رہا، جن کو ٹری قریانیوں کے ساتھ جیداً اور متنقی علماء شیعہ امامیہ نے صادر کیا۔ الیتہ شیعہ امامیہ میں اجتہادی سلسلہ عالمگیر ہونے کے ساتھ ساتھ یہ احساس نہیاں طور اُجگر ہوتا گی۔ ائمہ طاہرینؑ نے تفسیر و حدیث کے اصول و پیمانوں پر خطوط واضح کئے۔ کلام و نحو کے آداب کھانے۔ علم رجال کو شرعی تحقیق کا پر اہن پہنایا۔ طب، ہمیٹ، فلکیات کیمیا کے اکشاف کئے۔ فقہ اسلامی کو مددون کیا اور دروس سے علماء کو متوجہ کیا۔ قرآن کو محفوظ کرنا اور حدیث کو معیار پر پر کھنے کی حسن اجگر کی۔ اُن سے دشمنی کے باوجود بخاہمیہ و بخویا سیہ حکمرانوں کو مسلمانوں کی عجمی فلاح اور مقاومت کے لئے اقتدار و سیاست کے استحکام کیلئے شوے دئے۔ دیریوں یوتانی فلسفیوں تحریف کرنے والے عیسائیوں مسلمانوں کے خلاف سازشیں کرنے والے یہودیوں سے بحث و مناظرہ کر کے ان کو شکست دی۔ فلسفہ کو تو ہم سے نکال کر علم کے راستہ پر لگادیا، متفق کے اصول نہیاں کئے۔ زبان و ادب کو زینت دی، علماء کو عزت دی، محققین کی حوصلہ افزائی کی۔ عرفان کو غیر مشروع شیطانی کر جوں کے جملوں سے بچایا۔ وقت

غلو کرنے اور اساسی عقائدِ اسلامی کو محرور کرنے میں 'ستی' نام پر ایسے مصنفوں اور خطیبوں کی کمی نہیں جو یہاں تک کہہ چکے ہیں کہ معاذ اللہ "حسین" یا غیر تھے اور تیریجہ امیر المؤمنین تھا! ۔۔۔ حالانکہ یہ عقیدہ شیخوں سے اساس کے خلاف ہے۔ اگر کوئی 'ستی' اسلام کے بنیادی عقائد، معروف احکام شریعت ترک خود لپتے تو ہم مسلک کے مرتبہ مسائل و قوانین کی خلاف و ردی کرتا ہے تو ہم یہ سمجھتے ہیں کہ 'ستی' مذہب ہی ایسا ہے، اگر کوئی شیخ ایسا کرتا ہے تو ہم یہ سمجھتے ہیں کہ 'شیعہ امامیہ' (جو آج دنیا کا معروف ترین شیعہ مسلک ہے) ہی ایسے ہیں۔ اصلاح یا ہی کی بجائے ہم انتشار کو زیادہ ہوادینے کے موقعہ و محلی کی تلاش میں رہتے ہیں۔

محکمات و عوامل :- (نمہجت و مامیہ کے اساسی خلوط)

مسلمانوں کے لئے سب سے بڑا المیہ یہ ہے کہ ائمہ طاہرینؑ کے تجھر سے استفادہ کا مین الاقوامی صحائفہ استفادہ محدود ہو کر رہ گیا۔ جن الہی حکمتوں اور اخلاقی عظمتوں سے ان کا قول و فعل مزین تھا، اسے ایک فرقہ یا کئی چند فکری حلقوں تک محدود کر لیا گی اکثر مسلمان ان سے بہرہ مند نہ ہو سکے۔ شیعہ اسلامی فرقوں میں علامہ سووہ کے طبقے نے اس صحائفہ استفادہ کیمی کو سمیٹ کر اپنی اپنی

لغت میں سنت کے معنی طریقہ اور روش ہے۔ متفقہ آیات قرآن الی ہیں، جن میں حکم صریح نہیں بلکہ سنت کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے شیعہ کے نزدیک سنت مقصود میں ”کا قول و فعل ہے، مقصود میں“ سے مراد حضرت پیغمبر، یا رہا امام (اللہ طاہرین) اور حضرت قاطمہ زہرا ہیں۔ ائمہ مقصود میں نے کہیں یہ حوالہ پیغمبر قول نقل فرمایا ہے کہیں حوالہ کے بغیر۔ شیعہ امامیہ کے نزدیک اُن کا قول و فعل یعنی اُسوہ رسول صلیم کی طرح ”اسلامی سنت“ ہی ہے یعنی جو روش امہوں نے اختیار فرمائی، واضح اور حکم ارشاد ہیں اور ارشاد رسول کے علاوہ اس سے وہ احکام روش ہو جاتے ہیں جو غیر واضح ہیں، متشابہ ہیں، استیاٹ کے محتاج ہیں۔ شیعہ حدیث مقصود میں کو سند سمجھتے ہیں۔ رسول اللہؐ کی جو حدیث ان سے تواتر رکھتی ہے یا ان میں سے ایک واضح و ثابت ہے۔ چنانچہ اُن اکابر صحابہ و رواۃ سے جو علما، رجال کے نزدیک عادل رہ چکے ہوں، سے بھی جو احادیث آئی ہوں ان سے بھی اصول فقہ کی رو سے استفادہ کیا جاتا ہے۔ سند کے اعتبار سے بخیر (حدیث) دو قسم کا ہوتا ہے، یا۔ متواتر واحد۔ متواتر، بھی تین قسموں کا ہوتا ہے۔ لفظی معمتوی، اجمالی (تفصیلی بحث مقصود نہیں ہے)۔

شیعہ امامیہ کا دعویٰ ہے کہ سنت رسول اصل میں اللہ طاہرین

وقت پر اپنے گھر بار کو راہِ اسلام میں لٹایا۔ کربلا برپا ہوا تو شایستہ قدم سے، دیوار بنداد میں عباسی ظالم حکمران نے سادات کی اولاد کو ڈھونڈ ڈھونڈ کر چھوایا تو صبر کیا۔ معاویہ بن ابی سفیان سے لیکر معمد عباسی تک ہر قسم کے ظلم و تشدد کے خلاف سینہ پر ہو کر صلح اور فتح کی امت کو شیات کا سلیقہ سکھایا۔ اپنے خاموش کردار میں اخلاق کو زیان دی، انسانیت کو بول دئے افکار کو تحقیق دی اور حقائق کو توثیق عطا کی۔ اپنے ایثار سے ظالم کو شرم دیا۔ اپنی سخاوت و مرتوت سے فاسد و فاجر کو جہنم ڈیا، اپنے یہ تائید سے انبیاء کی یاد تازہ کی اور اپنے خلق سے رسول اکرمؐ کی سیرت کو اجاگر کر دیا۔ ہر امام اسلام کے لئے زندہ رہا اور اللہ کی راہ میں شہید ہوا۔ ان کا اٹھنا آیات الہی کی تفسیر تھا، ان کا بیٹھنا الہی علامتوں کی تشریح تھی۔ خود شمع کی طرح گھٹھئے ہے اور انہی کی روشنی پھیلاتے ہے۔ وہ دنیا میں انسان کا مل تھے۔

۲۔ شیعہ امامیہ، قانون شریعت کے لئے مکتاب اور سنت کو دو ایم مأخذ و متابع قرار دیتے ہیں۔ کتاب یعنی قرآن جو محکمات و متشابہات پر مشتمل ہے، محکمات میں احکام واضح ہیں متشابہات کے لئے دوسرے نصوص و دلائل کی ضرورت پڑتی ہے۔

"ہمارے پاس ایک صحیفہ ہے جس کا طول ستر گز ہے۔ یہ رسول کا املا ہے۔ جس کو علی نے اپنے ہاتھ سے لکھا ہے۔ تمام حلال و حرام، اور جن چیزوں کی لوگوں کو مزورت ہو سکتی ہے، میں اس پر مرقوم ہیں۔" (اصول کافی جلد ۱)

اس صحیفہ کی اہمیت حضرت علیؓ نے اپنے دورِ خلافت کے خطیبات میں واضح کی۔ پھر یہ صحیفہ امہ اہل بیتؓ میں محفوظاً و متصروف رہا۔ چنانچہ کتب المامیہ میں ہر امامؓ کی طرف سے اس کتاب کو وقتاً فوقاً ظاہر کر کے اس سے استفادہ کا تواتر ملتا ہے۔

**اما میہ کتب حدیث :** (بجوالہ کتاب تدوین حدیث اذ علامہ سید علی نقی صاحب)

(۱) — اس میں کوئی شک نہیں کہ تمام شیعی جو امام ع جو امام ع حدیث میں "کافی" کا درجہ سب سے مقدم اناگاہی ہے لیکن اس کے یہ معنی نہیں کہ اس کی ہر حدیث صحیح السنہ اور قطعی ہے۔ ہم حدیث کی کسی کتاب کو قرآن مجید کی طرح معصوم اور صحیح و تعدل کے میزان اعتبار سے بلند نہیں سمجھتے۔ کافی کا تقدم و شرف اس اعتبار سے ہے کہ اس میں نقل روایات میں بہت ضبط و اعقاب سے کام لیا گیا ہے۔ سند میں پوری نقل کی گئی ہیں۔ روایات کے مکمل سے نہیں کر دئے گئے ہیں۔ روایات میں ایسے تفسیری نوٹ نہیں دئے ہیں۔ جو اصول الفاظ حدیث کے ساتھ مشتملہ

کے پاس محفوظ تھا جنہوں نے اس کو وقتاً فوقاً تعلیم فرمایا۔ حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عمرؓ نے اپنے زمانہ میں حدیث جمع کرنے کی ضرورت حسوس تھی۔ اگرچہ اکثریت صحابہ اس کو جمع کرنے کی رائے ظاہر کر چکی تھی۔ (القول علامہ نقیؓ لکھنؤ ہند) "قرآن کے ساتھ بے توہینی کے خوف نے اس کام سے حضرت عمرؓ کو بار رکھا تھا۔ اگر اس زمانہ میں قرآن کی طرح حدیث رسولؓ کو بھی اجتماعی طور محفوظ کر لیا گیا ہوتا تو اخلاف حدیث نہ رہتا۔" حضرت علیؓ اور ان کی اولاد کے خلاف اموی ظالم حکمرانوں نے قہر ڈھایا، دوسری طرف مسدد خدا ترس اصحاب کو بھی قتل کر دیا تیر قفتہ و فساد کے بازار میں سرکاری تبلیغات میں سنت رسولؓ کے بارے میں مغالطہ پیدا کر دیا گی۔ صحیح حدیث کو پانا اور حاصل کرنا مسلم سورائی میں بہت مشکل ہو گی۔ حالانکہ حضرت علیؓ (زمانہ خلفیت ارشدین میں) پکارتے جاتے تھے "قدِرُوا وَ الْعِلْمُ فِي الْكِتَابَ"۔ "علمی مطالب قلمبند کرو اور قید (تحیر) میں لاو" بہر حال اہنہوں نے اس کام کو انجام دیا۔ اس طرح حدیث پر سب سے یہی تصنیف حضرت علیؓ کی ہے جو آپ نے حضرت رسولؓ کے ارشاد سے مرتب فرمائی تھی اس کا پتہ صحیح سجواری کے کتاب الفرانص باب ایم من تبرأ عن مواليہ میں بھی ملتا ہے۔ امامیہ مسلک میں تو اس کا تواتر موجود ہے۔ چنانچہ امام جعفر صادقؑ فرماتے ہیں ہے

لیکن بقول مجتہدین حدیث انہوں نے بعض روایتیں الی بھی درج کر لی ہیں۔ جن کی ان کو رد کرتا پڑی ہے۔ انہوں نے پوری سندوں کی بجائے آخری راوی کا نام لکھا ہے اور کتاب کے خاتمہ پر مشائخ کی ایک فہرست بھی لکھی ہے جس سے روایت کی جاریخ میں مدد ملتی ہے۔

(iii) پانچویں صدی ہجری میں محمد بن الحسن طوسی نے کتاب تہذیب اور کتاب استبصار لتصنیف کی۔ اس میں کہیں کافی کی طرح پوری سند ہے تو کہیں "من لا یحضره الفقیر" کا طریقہ ہے۔ علماء حدیث و فقہ کافی کو اخلاق و فقہ کے اعتبار سے جامع سمجھتے ہیں۔ لیکن "تہذیب" کو فقہ کے اعتبار سے زیادہ جامع قرار دیتے ہیں۔ "استبصار" صرف کتاب جامع احادیث ہی نہیں بلکہ اس میں متعارض حدیثیں درج کر کے ان میں جمع، ترجیح یا تاویل کے فرائض انجام دئے گئے ہیں جو خاص ایک فقیہہ اور مجتہد کا فرض اور اس کی روشنی پر شیخ امامیہ کی یہ چاروں کتابیں "کتب اربعہ" کے نام سے مشہور ہیں۔ ان کتب میں احادیث کی تعداد اس طرح ہے۔ کافی = ۱۴۰۹۹، من لا یحضره = ۹۰۳۲۲، تہذیب = ۱۳۵۹۰۔ استبصار = ۱۱۵۵۱ احادیث۔

گیارہویں صدی ہجری میں ملا حسن فیض کاشانی نے مذکورہ

ہو جائیں۔ پوری سندیں نقل کر دینے کا منشا ہی یہ ہے کہ مصنف نے اپنے اوپر سے ذمہ داری ہٹالی ہے۔ اور ان روایات کے حالات و اوصاف کو جاری لینے کا موقع دیا ہے..... اس بناء پر ہم کافی کی حدیث آنکھے بند کر کے قبیل ہنس کر لیتے ہیں۔ بلکہ استنباط و اجتہاد کے موقع پر "کافی" کی حدیث کی اُسی طرح جاری کرتے ہیں جس طرح دوسرے کتب حدیث کی۔ کافی دورانہ کے بعد جانے کے بعد "غیبت" (اعلان غیبت امام مہدی) کے زمانہ میں چھوٹے مسودوں اور متعارض و منسٹر کتابوں کے یدل کے طور پر محبث ہوئی۔ چونچی صدی ہجری کے اوائل میں ابو جعفر محمد بن یعقوب کلینی نے میں پر کی جفاکشی کے بعد اس کام کو انجام دیا۔ اس میں دو حصے ہیں۔ ایک اصول و عقائد کا، جس کو "اصول کافی" کہتے ہیں، دوسرا مستقل مسائل اور فروع یعنی مسائل شرعیہ کا، اس کو "فرع کافی" کہتے ہیں۔

(ii) دوسرے بڑگ جنہوں نے اس خدمت کو انجام دیا شیخ صدوق محمد ابن علی ابن بابویہ "قمی" تھے۔ جنہوں نے کتاب "من لا یحضره الفقیر" لکھی۔ انہوں نے دیباچہ میں تحریر کیا ہے کہ میں اس میں وہی روایات درج کروں گا جس کے مطابق میں فتویٰ دیتا ہوں اور اپنے اور خدا کے درمیان ان کو جو جتنی بحث ہوں۔

سلسلہ و احتیاط و تلاش و تحقیق جاری رہتا ہے۔ اس صدی کے اول میں کتاب مستدرک الوسائل بھی ایک شہرہ رکتاب ہے۔ علم رجال اور علم اصول پر بھی شیعہ امامیہ علماء نے متعدد کتب تصنیف کی ہیں۔ جن کی مدد سے روایات کی جاپنخ اور طبقہ بندی موضوعی کے کام اور تفہفہ واجہہ میں مدد ملتی ہے۔ اس بارے میں شیعہ امامیہ تعلم و تعلیم کا سلسلہ ہر بوط اور تھبوط ہے۔ البتہ بعض نیم ملاقیم کم سواد واعظین، علماء و فقہاء سے استفادہ کی جائے بعض اوقات برہ راست ضعیف روایات کا استھان کر کے مسائل اور شہادت پیدا کر دیتے ہیں، جس کی اصلاح جاری اور ضروری ہے۔ اگرچہ اہل سنت میں صحاح ستہ نام کی کتب حدیث کی تدوین میں احتیاط و مشقت کے واقعات بھی وارد ہیں لیکن حدیث کی کتابی صورت کو قطعی قرار دیتے کی جو جائے حدیث کی جاپنخ کے لئے ایک علمی تحقیقی مکرر کا وجود منعید اور ناگزیر معلوم ہوتا ہے۔ شیعہ امامیہ کے علماء حدیث نے موضع اور مواقف کے اثبات میں کتب حدیث اہل سنت سے بھی حوالے دئے ہیں مگر جیسے مسلم کی صحاح ستہ چھٹے کتب ہے۔ بخاری، مسلم، ابن ماجہ، ترمذی، ابو داؤد، نسائی۔ مثلاً حدیث ثقلین کو روایہ امامیہ کے علاوہ مسلم شریف جلد ۵ سے بھی نقل کیا ہے۔ مفہوم ہے۔ "میں تمہارے درمیان دو گران قدر چیزوں چھوڑ رہا ہوں۔ ایک کتاب خدا اور (دوسرا) میری عترت اہل بیت۔ جب

چاروں کتب جو "الصحاب" کے نام سے مشہور ہوئیں، کے احادیث کا مجموعہ "وافي" کے نام سے تحریر کیا۔ اس میں مشکل احادیث کا حل بھی پیش کیا ہے لیکن جن میں بعض پر علماء حدیث نے آگے نقد و نظر سے کام لیا ہے۔"

شیعہ مذہبی ایک شہرہ حدیث نے "بخار الاقواد" کے نام سے متعدد جلد وں پر مشتمل کتاب، مذکورہ چار کتب اور سینکڑوں دوسری کتابوں سے احادیث کو جمع کیا۔ یہ کام اگرچہ علماء شیعہ امامیہ کے نزدیک اس لحاظ سے گران قدر ہے کہ ایک متلاشی شخص کے لئے روایات کا ذخیرہ ایک جگہ موجود ہے لیکن علماء حدیث کہتے ہیں کہ سجار میں غیر مستدرک روایات کا ذخیرہ بھی ہے۔ علماء حدیث نے روایات کی جاپنخ کا کام جاری رکھا۔ چنانچہ شیخ محمد بن حسن العاملی نے صرف فقر کے متعلق احادیث کی جاپنخ کر کے کتاب "وسائل شیعہ" مرتب کی۔ جو فقیہہ عجیبہ کے لئے کام کی جامع چیز ہے لیکن اس میں بعض قبیل کے احادیث کو ذہلی عنادوں کی مناسبت سے مکمل کر کے الگ الگ متعلق ابواب میں اپنے اپنے موضوع کے ساتھ درج کیا گیا ہے۔ اب اس پر یہ کام ہو رہا ہے کہ ایک روایت کے مقابلے میں جو مواضع آتے ہیں ان مکملوں کو جمع کر کے حدیث کو لیکھا کیا جاتا ہے۔ بہر حال گذشتہ صدی کے دوران حوزہ علمیہ قم اور سجف میں "حدیث" پر بہت کام ہوا اور مواضع کے لحاظ سے روایات کی تقطیع وجاپنخ کا

واضح تذکرہ ہے۔ واجب نمازیں یہ ہیں ہے  
 (۱) نمازیویہ کل ۷ اركعات (۲) نماز آیات (گہن، نزلہ)  
 خوف وغیرہ (۳) نماز میت (۴) نماز واجب طواف کعبہ (۵)  
 پاپ کی قضا نمازیں یہ ہیں پر (۶) جو اجرہ اندر قسم یا عہد کے  
 ذریعہ واجب ہو جاتی ہیں۔

نماز جمیع واجب تحریکی ہے جو دو رکعت ہیں، اس کے لئے دو  
 نمازوں کے درمیان فاصلہ اور اہل پیش امام کی شرائط ہیں۔

مستحب / نافذ نمازیں بہت ہیں۔ ان میں نافذ شب وروز  
 کے لئے تائید ہے۔ ۸ رکعتیں نافذ ظہر، ۸ رکعتیں نافذ عصر (قبل فرض  
 نماز) چار رکعتیں نافذ مغرب (بعد فرض نماز) اور دو رکعتیں نافذ عشاء  
 (یہ کر بعد فرض) دو رکعتیں نافذ صبح (قبل فرض) ہیں۔

نافذ شب کل گیارہ رکعتیں ہے آٹھ پہنیت نافذ شب، دو  
 پہنیت شفع ایک رکعت نماز و تر۔ سفر میں واجب نمازوں میں قصر  
 اور نافذ میں سہولت ہے۔

اوقات نماز میں فضیلت کے اوقات (یعنی اولین وقت) اور  
 مشرک کے اوقات کی نشاندہی ہے۔ یعنی ظہر و عصر کو جمع میں الصلاۃ  
 یعنی ایک ساتھ پڑھا جا سکتا ہے۔ اسی طرح نماز مغرب کے بعد  
 بعد نافذ مغرب نماز عشاء پڑھی جا سکتی ہے۔ یہ سنت (طریقہ)

تک تم ان سے متسلک رہو گے میرے بعد ہرگز گمراہ نہ ہو گے۔  
 جو حدیث "قرآن و سنت" پر استدلال کرتی ہے۔ اس سے بھی  
 استفادہ کیا جاتا ہے۔ چنانچہ اجتہاد میں شیعہ امامیہ چار مدارک و  
 منابع کو فراز دیتے ہیں۔ جن میں پہلے دو منابع وجوہ ہیں باقی دو معاون ہیں  
 قرآن۔ سنت۔ عقل۔ اجماع۔ یہ واضح کیا گیا ہے کہ "سنت" کے  
 لئے وہ کس مصدر کے قابل ہیں۔ اور سنت سے کس مریب طریقہ سے  
 استفادہ کرتے ہیں۔

۳۔ تو پھر المسائل میں شریعت اسلامی سے جان سکتا ہے کہ  
 فقر میں شیعہ امامیہ کے یہاں کون سے مسائل پاچ بنیادی مددوں کے تحت  
 آتے ہیں یعنی :-

واجب :- جس کا کرنا ثواب اور نہ کرنا نگاہ ہے۔

حرام :- جس کا کرنا نگاہ ہے اور نہ کرنا ثواب ہے۔

مستحب :- جس کا کرنا ثواب ہے اور نہ کرنا نگاہ نہیں ہے۔

مکروہ :- جس کا نہ کرنا ثواب ہے اور کرنا نگاہ نہیں ہے۔

میحہ :- جو درج بالا چار مددوں میں نہ آتا ہو اور جس کا کرنا  
 نہ کرنا نگاہ یا ثواب کی ذیل میں نہ آتا ہو۔

سنت / مستحب افعال و اقوال اور اخلاق کے بارے میں  
 امور و مسائل واضح ہیں۔ نماز میں سنتی نمازوں اور واجبی نمازوں کا

کے شکار ہیں، وہاں مسجد و جماعت کی طرف کم توجیہ ہے۔ الیتۃ انقلاب سلاجی کے اثر اور امام حسینؑ کی قیادت سے عالمی سطح کے تمام مسلمانوں میں بالعموم اور شیعہ مسلمانوں میں بالخصوص ایسی بے توہی پر قایو پایا جا رہا ہے، ان مساعیٰ نیز دوسری عصری تحریک کی مدد سے دنیا کے مختلف ممالک میں اجتماعی نظم کے احساسات پڑھتے جا رہے ہیں۔ تاریخ کا لمبیہ ہے کہ "شیعہ امامیہ" کو شیعہ نام کے دورے بعض گروپوں کے انحراف اور 'ستی' نام کے متعدد حکمرانوں کے ظلم و تشدد کے نتیجے میں، اکثر ممالک کے اندر غلط تبلیغات کا شکار بنادیا گیا۔ ادھر بعض خود پسند اور کم سواد ڈاکرین نے اپنی جمیں کو چمکا کر زیادہ رقوم حاصل کرنے کی غرض سے بعض روایات کو اس طرح فتنی لطفوں کے ساتھ پیش کر دیا کہ گویا "امام حسین علیہ السلام کے ناتم میں گریہ وزاری سے سارے گناہ دھل جاتے ہیں!" حالانکہ امام حسین علیہ السلام نے اسی لئے قربانی پیش کی تاکہ لوگ باطل ہٹھکنڈوں اور بے دینی سے یا زر ہیں۔ اصل بیداری یہ ہے کہ مسجدیں بھی آباد ہوں، امام باڑے بھی آباد ہوں۔ امام باڑوں میں حسینؑ انقلاب کا تذکرہ ہو تو مساجد فکر حسینؑ کا منظہر ہوں۔ یعنی حسین امام عالی مقام نے جنگ کی شعلہ ناکیوں اور تشریکی کے عالم میں بھی نماز پڑھی، اور وہ حسینؑ سپاہی نماز کو مقدم

رسول اکرم صلعم اور اولین صحابہ سے برداشت شیعہ و سنتی ثابت ہے۔ کہ وہ بھی مذکورہ دو نمازوں کو ایک ساتھ بھی اور کبھی الگ الگ پڑھتے تھے۔ سنتی مسلمان کہیں عام طور پر کہتے ہیں کہ شیعہ "ست" نہیں پڑھتے ہیں۔ جو پڑھا لکھا تھا ہو وہ اس سے یہ تاثر بھی لیتا ہے کہ شیعہ مسلمان پونکہ سنت نہیں مانتے اس لئے سنت نہیں پڑھتے اول تو اس سے "ست" سنت نمازوں تک محدود پہوجاتا ہے پھر سنت تو ہر مرحلہ اور ہر مرحلہ میں موجود ہے، لقریب اہرام میں واجب کے ساتھ مسجیات بھی ہیں، جو کتاب مسائل میں واضح ہیں شیعہ امامیہ میں یہت سارے علاقوں میں غازی جماعت کا چلن یہت زیادہ نہیں ہے لیکن یہت ہی کم ایسے ہوں گے جو (خدا تجوہ است) نماز نہ پڑھتے ہوں، یہت ایسے افراد بھی ہیں جو واجب کے ساتھ سنت نمازوں بھی (یومیہ نافلہ) پڑھتے ہیں۔ کتب ائمہ میں شب جمعہ، شب قدر، شب براءت، عیدین، رمضان المبارک، روز عاشوراء اور دوسرے مبارک ایام کے لئے مخصوص عبادات کا بھی ذکر و طریقہ درج ہے۔ مناجات اور دعائیں ہیں۔ جن میں کوئی حیر نہیں لیکن متوجہ افراد ان اعمال کو بجالاتے ہیں۔ مخصوصاً عیدین، رمضان اور حرم میں۔ جن علاقوں میں علما اہل متوجہ اور منتفی ہیں، مسجد و جماعت کا اہتمام ہے، جن علاقوں میں علماء صنیعیف، کم سواد اور گروہ پندی

دلوں کے بارے میں دلوں کی غلط فہمی ہے پیش نماز کے لئے دلوں قریباً ایک ہی قسم کی شرائط رکھتے ہیں۔ البتہ اگرچہ شیعہ عموماً ان شرائط کی طرف مستوجہ و محتاط رہتے ہیں لیکن ہر جگہ ایسا نہیں ہوتا۔ گروہی اثر کے تحت بہتر اور اہل نظر انداز بھی کی جاتا ہے۔ اگر شیعہ عموماً اس مسئلہ کو زیادہ مشکل نہیں سمجھتا لیکن ہر جگہ ایسا نہیں ہوتا ہے۔ نظم اوقاف یا سماجی اثر و سوچ کی بھی اہلیت و نا اہلیت پر اثر انداز ہوتے والے عوامل ہیں۔ شیعہ امامیہ ہو یا سنتی اریجہ، ان میں واضح طور پر امام حجۃ و جماعت کے لئے شرائط واضح ہیں، مسائل نماز سے واقفیت، عدالت کے کم و بیش (شرائط)، تجوید و قرأت کی صحت و غیرہ شدید ضرورت ہے کو معروف اداروں کے عمداء کی طرف سے جب تک پیش امام کے حق میں تبدیل تحریت نہ ہو، اس صورت حال پر کنٹرول مشکل ہے۔

۳۔۔۔ قرآن اور سنت کے بعد شیعہ امامیہ اجتہاد کے لئے نفہ نہ ہونے کی بنا پر حسب ضرورت، عقل (یعنی اساس منابع کی رو سے غور و فکر کرنا) اور اجماع کو مدارک جانتے ہیں۔ ان کے یہاں اجماع سے مراد کسی امر میں فقہما کا متفق ہونا ہے۔ لیکن اس بناء پر کوئی معصوم میں مربوط ہو۔ دراصل قرآن اور حدیث ہی اصل منابع ہیں لیکن عقل اور اجماع ان منابع سے حکم کو معلوم

رکھ کر عزائی حسین براپا کرے گا، جو انقلاب فی کر اسلامی، اور مقام ہم حق و باطل کے مقابلہ کے لئے ضروری ہے۔ یہ تائیز بھی مسلمانوں میں عام ہے کہ جماعت و فرادی کی بحث سے قطع نظر، عامۃ الشیعہ نماز کی طرف عموماً راغب ہیں۔ البتہ شیعہ زیادہ تر فرادی ہی پڑھتا ہے۔ اور یہ کہ عامۃ الشیعہ جمود کے علاوہ یا قیومیہ نمازیں بہت کم پڑھتے ہیں۔ یہ دلوں غلط فہمیاں قطعی اور جسمی تو عیت کی نہیں ہیں۔ اس میں ملتوں، ملکوں اور ماحلوں کا اثر غالب ہوتا ہے، کہیں ایک قسم کی لاپرواہی ایک فرقہ میں ہے تو کہیں دوسری قسم کی لاپرواہی دوسرے فرقے میں پائی جاتی ہے۔ بہر حال اصلاح حال ضروری ہے۔ اور اس کے لئے امر بالمعروف و نہی عن المنکر کی حدیندی و اختیاریندی فرقوں کے حدود تک متعین نہیں کی جاسکتیں۔ ایک سنتی مبلغ ہو یا شیعہ امامیہ مبلغ! روئے خطاب و ترغیب ایسے جو ہری امور جیسے نماز، روزہ، حج وغیرہ میں و مسلمان، کی طرف ہونا چاہئے۔ ہاں! فقہی مسائل میں ایک دوسرے کے حوالوں سے امر بالمعروف و اصلاح حال کا فریضہ انجام دینا چاہئے۔ عموماً یہ تاشر تمام مسلمانوں میں پایا جاتا ہے کہ شیعہ امامیہ امام جماعت و جمود کے بارے میں بہت محتاط ہوتے ہیں اور سنتی مسلمان اس بارے میں بہت کم توجہ دیتے ہیں۔ یہ بھی کم و بیش

اممیں شیعہ امامیہ رسول اللہ صلیع کے ارشادات و گائیڈ لائن کی نفس کو ثابت کرتے ہیں۔ یعنی انتخاب، مسئلہ امامت و ائمہ طاہرین <sup>ع</sup> من جانب خدا ہے جس کی خبر رسول اللہ نے دی ہے اور ان کے اسماء مبارک بھی بیان فرمائے ہیں۔ جو مسلمانوں کی کتب احادیث میں موجود ہے، جن کی پہلی کڑی اور ستر طرف حضرت علی و حضرت فاطمہؑ کی اولاد سے ہوتا ہے۔ دوسران عیتیت امام اہل علم، تقویٰ اور صلاحیت کی اساس، پرکسی جتہد کے جامع شرائط ہونے کی تصدیق کرتے ہیں اور شیعہ امامیہ قوواعات میں اس مرجع کی تعلیید کی طرف رجوع کرتے ہیں۔

استنباط احکام (احکام کو منابع سے نکالنے یعنی جان لینے) میں قیاس اور عقل کے مقابہم میں سنتی و شیعہ کے درمیان نکاراوپدرا ہوتا ہے۔ عقلی فیصلہ عقلی قضایا پر مبنی ہوتا ہے، جیسے ہے کسی واجب امر کا مقدمہ عقلًا واجب ہے۔ قیاس سے مراد ہے ذہن کا کسی طرف مرکوز ہو جانا۔ فلسفہ و متنطق میں قیاس کی جو صورت ہے وہ اس سے کچھ مختلف ہے جس کا اطلاق تفہیم بعض مسائل خصوصاً امام ابو حنیف نے فرمایا ہے۔ ائمہ اریعہ اہل سنت میں شافعی مسلک کے قرین صحت قرار دیا ہے۔ چنانچہ خلافت کے سلسلے میں خلیفہ اول کا لوگ احکام کو بلا واسطہ قرآن و حدیث سے لیتے ہیں اور شافعی مسلک انتخاب اجماع کے طریقے سے ہوا، اگرچہ اجماع کی صحت پر مسلمانوں کے اختیار کرنے والے جب اس خاص روشن پر مجتمع ہو کر جو اس سے حکم درمیان اختلاف موجود ہے۔ خلیفہ دوم کا "نلب" سے اور خلیفہ سوم سامنے آتا رہا ہے اس پر عمل کرتے ہیں۔ عقلًا وہ بھی مقلد ٹھہرتے

کرنے کے لئے بطور مدارک معاون رول ادا کرتے ہیں۔

بہر حال معصومینؐ کے بعد اجماع فقہاء ریانی (عادل) کا اتفاق حجت ہے۔ اجماع علماء ہی مجتہد اعلم (مرجع) کے لئے یعنی اس کی طرف نئے مسائل میں حکم شریعت معلوم کرنے کی خاطر رجوع کرنے کے لئے دلالت بن جاتی ہیں۔

اہل سنت (ائمہ اریعہ) کے تزدیک اجتہادی قواعد کی رو سے اجماع کی صورتیں اس طرح ہیں:-

اہل سنت میں غیر اجماع میں اختلاف ہے (۱) بعض ارباب حل و عقد کا اجماع صحیح سمجھتے ہیں۔ (۲) بعض امّت کے اجماع کے قائل ہیں۔ (۳) بعض اجماع کو "اتفاق اہل مدینہ" قرار دیتے ہیں۔ (۴) بعض کے تزدیک اجماع، اہل حرمین (مکہ و مدینہ کے مسلمانوں) کا اجماع ہے۔ اور (۵) بعض مصرین (یعنی دو شہروں کو فوڈ و بیڑ) کے اتفاق کے قائل ہیں۔ جمیع اُن سارے طریقوں میں سے جو ذریعہ سامنے آئے اور یہ عافیت طے ہو جائے اس پر اعتراض عموماً نہیں ہوتا ہے۔ اکابر فقہاء اہل سنت نے فہمائے امّت کے اجماع کو زیادت قرین صحت قرار دیا ہے۔ چنانچہ خلافت کے سلسلے میں خلیفہ اول کا اخترار کرنے والے جب اس خاص روشن پر مجتمع ہو کر جو اس سے حکم درمیان اختلاف موجود ہے۔ خلیفہ دوم کا "نلب" سے اور خلیفہ سوم سامنے آتا رہا ہے اس پر عمل کرتے ہیں۔ عقلًا وہ بھی مقلد ٹھہرتے کا "شوریہ" لے ذریعے۔

آیت ۲۸ آل عمران کا مفہوم :- "اہل حق کو نہیں چاہیے کروہ اہل حق کو چھوڑ کر پرستارِ ان باطل سے تعلقاتِ محبت و مواقفت قائم کریں اور جو ایسا کرے گا اُسے اللہ سے اپنے کو بے تعلقِ محبتنا چاہئے ہاں ! مگر یہ کہ نہیں ان سے اپنا بیجا و کرنا ہو اور یہر حال نہیں اللہ اپنے سے ڈرتے ہئے کی دعوت دیتا ہے اور یا زگشت تو اسی کی طرف ہے۔" (اذ تفیر عرسلامہ نقیٰ)

اقتباس از یہہ کتاب پر "تَقْيَةٌ" از مولانا سید علی نقی صاحب  
محمد تہدید (الکھنو) الگست ۱۹۵۲ء :-

قانون عام یہ ہے کہ اہل حق اہل باطل کو اپناد وست نہ بنائیں۔ ایک ہوتی ہے بشری اعتبار سے معاونت و دوستی - دوسری چیز معاشرتی تعلقات اور تمدنی نظام کے لحاظ سے - (ملنا جلتنا اور کام آتنا) جیسے یہاڑی یا کسی وقت مصیبت میں تمارداری یا کسی اور طرح کی غمگشادی کرنا - بھوکے کو کھلانا، پیاسے کو سیراب کرنا، گرے ہوئے کو سبھال بینا، شخصی خدمات اور ذاتی امور انجام دینا۔ یہ گناہ نہیں ہے، بلکہ اسلام میں متفرق مقامات پر ایسے حقوق انسانی کا پتہ دیا گیا ہے جو مذہب و ملت کی تفرقی سے علیحدہ ہیں۔ اس طرح کے خدمات بلا معاوضہ بھی انجام دئے جاسکتے ہیں اور بے معاوضہ بھی۔ اس طرح کی دوستی اور معاشرتی تعلقات قائم

ہیں۔ جبکہ اس طرح براہ راست قرآن و سنت کی نصوص پر بطور حکم عمل کرنے کی روشن اپنانے والے کو اخباری کہا گیا ہے۔ اہل شرمن میں یہ اصطلاح "اہل حدیث" کے طور پر راجح ہے۔ شیعہ امامیہ میں تقلید اور اجتہاد تھیوری اور عمل میں راجح ہے۔ مجتہدین کی ایک جھوٹی تعداد ایسی ہے جو ان دونوں سے خود حکم جانتے کے تھیں ہو سکتے ہیں، فعلًاً عوام و خواص مقلدین ہیں۔

۵۔ تَقْيَةٌ :- تَقْيَةٌ کا مسئلہ غلط فہمیوں کا مرکز رہا ہے، یہ غلط فہمی عامتہ الشیعہ میں بھی کہیں کہیں پائی جاتی ہے۔ عام سنت مسلمان اس پاسے میں شیعوں سے متعلق جو نظریہ قائم کئے ہوئے ہیں وہ اصولاً صحیح نہیں ہے۔ جھوٹ بولنا گناہ کبیرہ ہے۔ اور فسادات کا سبب ہوتا ہے، تَقْيَةٌ اس سے مختلف "حکمت" کا نام ہے جس کا استعمال ہر ایک نہیں کر سکتا۔ قرآنی آیت (سورة آل عمران) میں "إِلَّا أَن شَّقَّوْا مِنْهُمْ تَقْتَةً" ہے۔ لفظ تَقْيَةٌ ہو یا تَقْتَةٌ مخفی دلوں کے ایک ہیں۔ یعنی "بچاؤ کی سبیل کرنا" چنانچہ اسی قبیل کے ایک لفظ تقویٰ کو بھی اس معنی میں استعمال کیا جاتا ہے جس کا اصطلاحی معنی ہے "عذاب آخرت اللہ کی نار افگلی سے بچاؤ کی قبیر کرنا۔"

شریعت اسلام میں وہ وقت یہاں جان کے دینے پر تباہ ہوتا چاہیئے  
موقع چیاد ہے اور وہ وقت یہاں جان کا بچانا لازم یا جائز ہو محل  
تفیہ ہے۔ علامہ نقی ماحب اس سلسلے میں ایک دلچسپ مثال  
دیتے ہیں :-

”فرض کیجئے کہ آپ نے کسی سے یہ وعدہ کیا ہے کہ میں تمہارے راز  
کو افشا نہ کروں گا، اب اس نے اسی وعدہ پر کوئی راز آپ کے پردا  
کیا، اس کے بعد اس کا کوئی دشمن اس کے اس راز کو آپ سے دریافت  
کرتا ہو تو اب دیکھئے کہ یہاں حقیقت کا اظہار کر دینا سچائی ہے یا نہیں۔  
خود اس کلام اور اس کے مطابق واقعہ ہوتے کے لحاظ سے دیکھئے تو  
وہ سچا ہو گا مگر اس وعدہ کے لحاظ سے دیکھئے جو آپ نے افشا نئے راز  
نہ کرنے کے متعلق کیا ہے تو یہ اظہار کرنا ”سچائی“ کے خلاف ہے۔  
(تفیہ کئی ترقیم اور سلسلہ حالت کی شناخت شرط ہے، عام لوگ عام  
طور پر اس کے اہل نہیں ہوتے)

تفیہ کے شرائط و قوود :- (اسی حوالہ سے اختصاراً)

- ۱۔ تفیہ دفع مفتر کے لئے ہوتا ہے۔ حصول منفعت کیلئے نہیں،
- ۲۔ تفیہ کی مشروعیت حقوق اللہ میں ثابت ہے، حقوق انسان  
میں نہیں۔ مثلاً اپنی جان بچانے کے لئے کسی دوسرے کی جان لینے کا

کرنے میں کوئی ضرر نہیں ہے۔ نہ مذکورہ آیات قرآنی کا تعلق ان  
روابط و تعلقات کے ساتھ ہے۔ دوسری چیز یہ ہے کہ ہم اہل باطل  
کی پارٹی میں شامل ہوں اور ان کے غلط مقاصد میں ان کے ساتھ  
اتحاد و عمل کریں اور وہ یا تین کریں جن کے لئے ان کے باطل پرستاہ چذبایت  
متفاہی ہوں — یہ اتحاد عمل، معاونت اور وسیع ہے جسے  
قرآن کریم نے منع کیا ہے۔ اب جبکہ یہ صورت ہے تو استثناء ”الا  
اُن تَنْعَوُ اِمْنَهُمْ تَقْسَةٌ“ (یعنی) مگر یہ کہ ان سے بجا وکیا ہو۔  
تو ظاہر ہے کہ یہ استثناء مابعد کے حکم کو ماقبل کے حکم سے الگ کرتا ہے  
یعنی اگر قبیل میں ثبوت ہے تو استثناء کے بعد نفی ہو گی، اگر قبل میں  
نفی ہے تو اس کے بعد ثبوت ہو گا۔ اس لئے ”الا“ سے پہلے آیت  
میں جو چیز متنوع قرار دی گئی اس کو ”الا“ کے بعد والی صورت  
میں جائز قرار دیا گیا ہے۔

حکم تفیہ کی بنیاد :- حضرہ سے بچنے کے لئے بعض اوقات  
وہ یا تین جائز ہو سکتی ہیں جو تیراں کے جائز نہیں۔ جان کی قدر  
و قیمت یقینی ہے۔ اس لئے اس کی حفاظت اور عدم حفاظت کے  
لئے قواعد و ضوابط کا ہوتا ضروری ہے جس کی رو سے اہم موقع  
کی پہچان ہو جہاں پر جان کا دیتا لازم ہو اور لحیف م الواقع کا ایسا  
ہوتا یہی ناگزیر ہے جہاں جان کا بچانا لازم یا کم انکم جائز ہو۔

احترام مذہب دعوت دیتا ہو کہ سچائی کے ساتھ اپنے خیالات کو ظاہر کر دے اور اصول پر قائم ہے، اور اس کی ذات کے ساتھ آئندہ کوئی مذہبی مفادات و ایسٹہ بھی نہ ہو جو اس کے جان دینے سے تلف ہوتے ہوں تو ایسے مقام پر تلقیہ جائز و مباح ہو سکتا ہے لیکن اخیار میں ہو گا۔ یعنی یہ تلقیہ جائز (مباح) ہو گا مگر اس کے ترک میں بھی گھنٹہ گار نہ ہو گا۔

(۷) جان دینے پر کوئی دینی فائدہ مرتب نہیں ہے صرف احترام دین اور سچائی کا ولو لخظہ کی طرف قدم ڈھانے کی دعوت دے رہا ہے۔ مگر جان کی حفاظت کے ساتھ امکان ہے کہ کچھ دینی خدمات انجام دے سکے، اس صورت میں تلقیہ کر کے جان بچانا محسن یعنی مستحب ہو گا۔

(۸) اگر جان دینے پر کوئی دینی فائدہ یا مقدمہ مرتب نہیں تو تلقیہ ضروری ہو گا بلکہ اس کا ترک کرنا حرام اور بایعث مُواخذہ اخروی ہو گا۔ تلقیہ کا حکم شخصیوں، مسیحی ذمہ داریوں، موقو و محل اور قلم و کفر کے مزاج سے بھی مطابقت رکھتا ہے، زمان و مکان سے بھی اس کا رشتہ ہے۔ یاسر اور سُمیہ کفر کے نزغے میں تھے، یہ شرائط و مرحلہ شناسی ان کے سامنے تھی، ایمان کے خلاف ایک حرف کہنا بھی گواہ نہ کیا، شہید کر دالے گئے۔ اہنی کا پیٹا عمار (عمار یا سر) جوان تھا۔ آگے دین کی راہ میں کار غمیان انجام دینے کا ولو، شوق اور نظر

حق نہیں، یا اپنی آبرو کے تحفظ کے لئے دوسرے کی آبرو ریتی کا حق نہیں یا اپنے ایلی نقصان کو بچانے کے لئے دوسروں کو مالی نقصان میں مبتلا کر دیتے کا حق نہیں۔

۳ تلقیہ کبھی واجب، کبھی مستحب، کبھی مباح، کبھی مکروہ اور کبھی حرام ہو جاتا ہے۔ اگر شریعت کی آبرو کسی کے جان دینے پر موقوف ہے تو پھر تلقیہ (جان بچانے کے لئے) حرام ہو گا۔

محل تلقیہ کا مواتا نہ ہے۔

(i) اگر مفاد دینی مقدم ہو اور اس کی حفاظت کا احتصار اس شخص میں ہو، سوا اس کے کوئی دوسرا اس کام کو انجام ہی نہ دے سکتا ہو تو تلقیہ حرام ہو گا۔

(ii) اگر مفاد دینی اہم اور مقدم ہو لیکن دوسرے بھی اس خدمت کو انجام دے سکتے ہوں اور/ یا انجام دے رہے ہوں اور اس شخص کی ذات کے ساتھ کوئی دوسرا اہم خدمت جو اسی کی ذات سے والبتدی ہے متعلق نہ ہو تو اس کے لئے دین کی خاطر قربانی کو پسند کرنا مستحسن یا مستحب ہو گا۔ اور اس وقت "تلقیہ" کو مکروہ سے تبیر کیا جائے گا۔ اس لئے اگر تلقیہ سے اپنی جان کو بچا لے تو مور د عذاب یا خدمت نہیں ہو گا کیونکہ مکروہ فعل کا یہی حکم ہے۔

(iii) جان کے جانے سے کوئی خاص دینی فائدہ مُنظرا نہ ہو لیکن

## ٦۔ خمس اور عشر (مذاہب خمس)

(ذ) ائمہ اربعہ:-

سورہ النقال، پارہ ۱۰ آیت اہم کام مفہوم:-

"اور جان لو کہ جو کچھ تم غینمت حاصل کرو اس کا پانچواں حصہ اللہ اور رسول صلعم اور قرایت داروں اور میمیوں اور مسکیتوں اور پر دیسوں (مسافوں) کے لئے ہے، اگر تم اللہ پر ایمان لائے ہو اور اس پر یوہم تے اپنے بندے پر فیصلہ کے دن جبکہ دولشکر (جنگ بدیں) آئے تھے۔ تازل کیا ہے۔ اور اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔" (ترجمہ ان تفسیر حقائقی) بحولۃ التفسیر حقائقی مدعای اہل سنت کے مطابق اس خمس (پانچ حصہ) کی تفہیم میں آنحضرت صلعم کے بعد دو قول ہیں۔ آنحضرت صلعم کا حصہ ہم یہو علما کے تذکیر، جن میں امام ابو حنیفہ<sup>ؓ</sup> اور امام شافعی<sup>ؓ</sup> بھی ہیں، اسلام کے مصادر ف اور اس کی مزورتوں میں صرف ہو گا یعنی نے کہا ہے کہ وہ ذوی القری، یتامی، مسکین اور این سیل میں تفہیم ہو گا۔ آپ کے اقارب کے حصہ میں بھی اختلاف ہے۔ امام شافعی اور امام مالک کہتے ہیں کہ آنحضرت صلعم کے بعد بھی ان کے اقارب کو حصہ ملے گا۔ امام ابو حنیفہ<sup>ؓ</sup> کا مسلک ہے کہ یہ رقوم بیت المال کا حصہ ہوں گی اور غریبوں اور میمیوں کی پرورش بیت المال کی ذمہ داری ہے۔ غینمت کے باقی چار حصوں کے بارے میں متعدد علماء نے احادیث سے

ہے۔ مشرکین کے مشارکے مطابق چند الفاظ ذیبان پر لاکر حجہ بکار حمل کرتا ہے۔ آیت اس کی تائید میں نازل ہوتی ہے۔ "إِلَّا مَنْ كَرِهَهُ وَ قَدْلِهُ مُطْمَئِنٌ بِالْأَيْمَانِ"۔ رسول اللہ صلعم (صوات) حال کے مرحلہ و مزاج کے مطابق) ارشاد فرماتے ہیں ہے "اگر ایسا اتفاق ہو تو پھر تم یہی عمل احتیا کر تا۔"

تفہیم کی اصلیت و حکمت و شرائط کو سمجھنے کے لئے ائمہ طاہری کی سیرت اور حالات زمانہ کے مطابق ان کے رول کو سمجھنا ضروری ہے۔ شیعہ امامیہ پر تاریخ میں تایپ توڑ تشدید ہوا جو ایک تاریخی حقیقت ہے۔ اس کے پس منظر پر قطعی نظر یہ قائم کرنا مشکل نہ ہے۔ لیکن فعلًا ایسا ہوا اس لئے فقہاء شیعہ اس کے خدوخال کو زیادہ واضح کیا۔ لیکن یہ واقعیت دنیا میں ہر زمان و مکان کے اندر ثابت اور واضح ہوئی ہے۔ کہ بلاحاظ مسلک اکابر و منقب داران اہل اسلام نے اس حکمت کو حکمت شناسی کے ساتھ اپنایا ہے۔ مسلمانوں کے سواد اعظم کی عام سطح کو اس کی حکمت و مزورت کا احساس اس لئے نہیں ہو اکیونہ عموماً ان کو ان حالات سے نگزرناتا پڑا، جن حالات سے شیعہ امامیہ کو دوچار ہوتا پڑا۔ نیز جہاں اور جب شیعہ امامیہ میں عام سطح پر علمی فقدان رہا۔ تفہیم کے صحیح طور پر سمجھنے میں بھی فساد وارد ہوا۔

سے حاصل کرو تو اس میں سے پانچوں حضرت خدا اور رسول (رسول) کے  
قرابت داروں اور سیمیوں اور سکینیوں اور پر دلیسوں کا ہے (باقی حضرت  
اسی طرح)

حدیث رسول کا ارشاد ہے:- تم کو چار چیزوں کا حکم دیا گیا ہے۔  
۱۔ خدا پر ایمان، ۲۔ نماز قائم کرنا، ۳۔ کوہ دینا، ۴۔ مہر میضا کا روزہ  
رکھنا، ۵۔ اور جو نفع حاصل ہو اس کا پانچوں حضرت دینا (بخاری: ۷۶)  
شیعہ امامیہ میں احادیث رسول تو اتر کے ساتھ آتے ہیں اور سیرت رسول  
بجو تاریخ سے ثابت ہے، کہ مطابق بجو ترجمہ آئیت مذکورہ کا کیا گیا ہے وہ  
قرین صحت مانا جاتا ہے۔ اس میں خمس کو مال غنیمت (از غریم) بک  
محدود نہیں کیا گیا ہے۔ بلکہ اس سے مراد ہے جو نفع تم کسی چیز سے حاصل  
کرو۔ امامیہ مذہب میں سات واضح چیزوں میں جن میں خمس واجب  
ہے "غینت" بھی ہے۔ جو اصطلاح میں وہ مال غنیمت ہے جو غریم  
سے (جنک میں) ملا ہو۔ شیعہ امامیہ سال بھر جو نفع حاصل ہوتا ہے اس  
کا خمس تکالیف ہے۔ اور غنیمت کی تفسیر ہر حاصل ہونے والی آمدنی سے  
کرتے ہیں۔ شیعہ امامیہ میں ہر جگہ آیات کے سیاق و سیاق (ماقبل و ما بعد)  
کو تفسیر میں مقدم نہیں رکھا جاتا ہے۔ بلکہ آیات قرآنی کی تفسیر میں متواتر  
احادیث اور تشرع معصومین اور حقیقت و حقیقت واقعیت کو مقدم کیا  
 جاتا ہے۔ چونکہ خمس والی آیت حرب و قتال کے آیات کے درمیان آئی

اسلامی سپاہ میں تقسیم کرنا ثابت کیا ہے۔ البتہ امام مالک کہتے ہیں کہ  
امام کو اختیار ہے کہ ہر حاجت و ضرورت میں حسب مصلحت مرفق کرے۔  
اکثر مالکیہ کہتے ہیں کہ خلف اربعہ آپ کے بعد ایسا ہی کرتے تھے۔  
یروئی مذاہب اربعہ اہل ست خمس بحوالہ آیت بالا عشرت کے معنی ہیں دسویں حضرت  
جس کا مدرک خداداد مال و جانبداد ہوتی ہے۔ بحوزتِ ملک و جانبداد اہل اسلام  
کو اجتماعی چہدے سے حاصل ہو اس کی نسبت واضح ہے۔ باقی زمان و مکان  
کے حالات کے مطابق ہیں۔ حکومت اسلامی میں امیر کے اور اُنکی تکلیف شرعی  
عائد ہے۔ قوہ بحریہ (امیر اسلامی) میسر نہ ہو تو قانون کے اجراء کا  
اختیار اکابرین علما و مجتہدین کو ہے۔

(ii) شیعہ امامیہ:- شیعہ امامیہ کی رو سے خمس سات چیزوں پر  
واجب ہوتا ہے۔ ۱۔ کاروبار کا سالانہ حساب سے نفع، ۲۔ کائیں  
۳۔ خزانہ، ۴۔ وہ مال جو حرام میں مخلوط ہوا ہو اور الگ کرنا ممکن نہ ہو۔  
۵۔ بیو اہرات بھوتو طرزی سے ملے ہوں، ۶۔ مال غنیمت، ۷۔ وہ زمین  
جسے کافر ذاتی مسلمان سے خریدے۔ ان کے مفصل احکام، مراجع مجتہدین  
کے توضیح المسائل میں موجود ہیں۔  
آیت مذکورہ کا ترجمہ اس طرح ہے وَ أَعْلَمُوا أَمَّا غَنِمْتُمْ  
مِنْ شَيْئٍ فَإِنَّ اللَّهَ خَمْسَةَ - یعنی:- اور جان لو جو نفع تم کسی چیز

پوزیشن گروہ بندی میں ملوٹ ہو یا جن کا کردار مشکوک ہو، مجہہ اور تظریکھنے کا تنظیم بھی ضروری ہے جس کی طرف اہل علم و دانش متوجہ ہیں اور مراجع کرام جس کے متعلقی ہیں۔

۷- قضاۃ قدر:- (شیعہ امامیہ کی نظر میں)  
بحوال الشرح فتح السیلاعنة، شیخ عبدہ، ج ۳  
ایک شخص نے حضرت علیؑ سے قضاۃ قدر کے بارے میں پوچھا تو  
آپؑ نے فرمایا:-

”شاید لوئے لازمی قضاۃ اور حتمی قدر کے بارے میں گھمان کیا ہے اگر ایسا ہوتا تو ثواب و عقاب سب یا مل ہو جاتا اور وعدہ و عید سب ختم ہو جاتا۔ خداوند عالم نے اپنے بندوں کو اختیار دیتے ہوئے حکم دیا ہے اور ڈالتے ہوئے ہنی کی ہے۔ ان کو تھوڑی سی تکلیف دی ہے۔ ناممکن چیزوں کی تکلیف نہیں دی۔ تھوڑے (عمل) پر زیادہ ثواب دیا ہے۔ خدا کی معصیت نہ مغلوب ہو کر کی جاتی ہے نہ مجبور ہو کر اطاعت کی جاتی ہے۔ خدا نے انبیاء کو بلا وجد نہیں بھیجا اور نہ بندوں کے لئے کتاب کو عیشت نازل کیا ہے اور نہ زمین و آسمان اور ان کے درمیان کی بیزوں کو یا طل پیدا کیا ہے یہ تو ان لوگوں کا گھان ہے جو کافر ہیں۔“

ہے اس لئے سنتی مفسرین نے اسی کے ذیل میں رکھ کر ترجمہ کیا ہے -  
شیعہ امامیہ نے دیگر نصوص جو واضح ہیں کی روشنی میں تفسیر کی ہے۔ زکوٰۃ و صدقات سلسلہ اقرباء رسول صلیع (سادات) پر جائز نہیں ہے۔ تھاب زکوٰۃ کے لئے واضح احکام شیعہ و سنتی کے یہاں گہری مہاذت رکھتے ہیں۔ خمس کا آدھا حصہ یعنی مل کا دسوائی حصہ اقرباء (سادات) میں میم، مسکین اور پر دیسی (مسافر) کے لئے جائز ہے۔ اگر مسحیق نہ ہو تو مجموعی حکم کی روشنی میں امام (حاکم شرع۔ نائب امام) مناسب امور پر صرف کر سکتا ہے۔ دوسرا آدھا حصہ یعنی سہم امام، امام مجتہد اعلم کی ہدایت سے عادل علماء یا اداروں کے اختیار میں اس شرط پر کہ وہ یہ رقم احکام دین کی ترویج اور اسلام کی تبلیغ میں حصہ رکھ کر صرف کریں۔ ان کے حقوق کا خیال رکھیں کہ جو اسلامی خدمات اور تبلیغ حق انجام دیتے ہوں، رکھا جاتا ہے۔

عموماً شیعہ امامیہ خمس کا آدھا (بھی ہوئی آمدی) کا سالانہ دسوائی حصہ (عشر) غریب سادات کو یا قی دسوائی حصہ جو رسولؐ کے بعد امامؐ اور امامؐ کے بعد نائب امام (مجتہد اعلم) کا حصہ کھلانا ہے۔ مجتہد کے حکم کے مطابق مذکورہ مصارف پر صرف کرنے کے لئے عسلاو اور اداروں کو دیتے ہیں۔ سہم امام کے صرف پر میں الا قوامی سطح کا منظم کنٹرول البتہ ضروری ہے، ہر جگہ اور ہر حال میں عسلاو کرام پر جن کی

(ذکورہ بالاقضیا و قدر سے متعلق) قول کے بارے میں دریافت کیا، آپ نے تشرع فرمائی:-

"جو شخص یہ خیال کرتا ہے کہ ہمارے تمام افعال کا کرنے والا خدا ہے وہی ہم سے ہمارے افعال کر کے ہم کو حذاب میں مبتلا کرتا ہے وہ جبکہ کا قائل ہے۔ اور جس شخص کا عقیدہ یہ ہے کہ خدا نے خلق کرنے اور رزق دینے کا کام الہ کے سپرد کر دیا ہے وہ تفوقیں کا قائل ہے۔ جبکہ کا عقیدہ رکھنے والا کافر ہے اور تفوقیں کا عقیدہ رکھنے والا مشرک ہے۔" ائمہ طاہرین نے قرآن کی جیسی طرح اپنے ارشادات میں تشرع فرمائی ہے، اس سے تمام مسلمانوں کو عقائد کلی و یوہ ہری میں استفادہ کرنا چاہیئے۔ رسول خدا صلیع نے ان کے بارے میں یہ پیش گوئی فرمائی ہے کہ "اُن سے آگے نہ ٹھوڑتہ ہلاک ہو جاؤ گے اور ان سے پیچھے ہی پیچھے نہ ہو ورنہ یہر بھی ہلاک ہو جاؤ گے۔ ان کو تعلیم دینے کی کوشش نہ کرنا کیونکہ یہ تم سے زیادہ اعلم ہیں۔"

(یہ حوالہ:- صواعق حمرۃ، جمیع الزوائد ج ۹، یتابع المودعۃ ع ۳ در مشورج ۲، کنز العمال ج ۱، طبقات الانوار ج ۱۔ اسد الغابرج ۳) ہے واسطہ نشریات مؤسسة انصاریان، قم۔ ایران) ۸۔ ایمان ابوطالبؑ - حضرت ابوطالبؑ کے بارے میں جو واقعات وارد ہیں، تاریخ میں محفوظ ہیں، لیکن ان سے تیجہ گیری کے لئے رہنمایا

مزید وضاحت کرتے ہوئے فرمایا: کہ اگر خدا اپنے بندوں کو اپنے اور اپنے محبوب کر دیتا تو بندوں کے بیس کی بات ہمیں تھی کہ اس کی مخالفت کر سکیں۔ اس سے ثابت ہوا کہ کرتے یا نہ کرنے کا اختیار بندوں کو ہے۔ چاہیں تو اطاعت کریں چاہیں تو ناقرانی کریں۔ قرآنی آیت پ ۵، سورہ ہکف آیت ۲۹ کا مفہوم بھی یہی ہے "جس کا جی چاہے ایمان لائے اور جس کا جی چاہے کفر اخیار کرنے مفہوم" قرآن پ ۱۵ بنی اسرائیل آیت ۹:- "اس میں شک ہمیں کیا یہ قرآن اس را کی ہرایت کرتا ہے جو یہ سے زیادہ سیدھی ہے۔"

حضرت امام جعفر صادقؑ (چھٹے امام) کے اس قول کے "لَا جَبْرٌ وَلَا تَفْوِيْنُ وَلَكِنْ أَمْرٌ بَيْنَ أَمْرَيْنِ" کا مطلب اپنی کی توضیح سے سمجھیں، فرمایا:-

"تمہارا زمین پر چلنا اور زمین پر گرنا دلوں ایک بات ہمیں ہے بلکہ دلوں میں قرق ہے۔" انسان بعض صورتوں میں جنگار ہے اور بعض میں محبور ہے۔

مزید نصوص:- قرآن، پ ۳۳، الشمس آیت ۶ تا ۱۰۔ پ ۲۹، العیامۃ آیات ۳۶ تا ۴۳) ایک شخص نے امام رضاؑ (اٹھویں امام) سے امام صادقؑ کے

درج فرمایا۔ ان کے تمام فرزندوں نے رسول اللہؐ کے لئے قد اکاری کی۔  
شیعہ امامیہ کا موقف ہے کہ یہ ملا اعلانِ بیعت ہکرنا حکمت تھی۔ وہ  
پہلے سے یکدی قبیل اذیقت خدا و رسول صلعم پر ایمان رکھتے تھے ان کو ایمان  
کے اعلان کی ضرورت بھی کیا تھی! مثلاً فرعون کی بیوی مورثہ تھی لیکن حکمت  
مصالح عظیم کے پیش نظر اپنے ایمان کو چھپائے رکھا، مومن آل فرعون  
حیب بن جار کی مثال تاریخ میں محفوظ ہے۔

۹۔ خاک پر سجدہ :- شیعہ علماء کا اجماع ہے کہ زمین پر سجدہ کرنا  
افضل ہے۔ ائمہ معصومین کے ذریعے ان کے حد، رسول خدا صلعم کی روا  
ہے کہ "سب سے افضل زمین پر سجدہ کرنا ہے"۔ ایک روایت میں جو  
اسحاق بن القفل سے مروی ہے، امام حسینؑ سے چنانی اور بوریا جو  
قصب سے بنائی گئی ہو پر سجدہ کرنے کے بارے میں سوال کیا گیا، تو امامؑ  
نے فرمایا "کوئی حرج نہیں ہے"۔

بنجاری اور سلم میں ایسی روایات موجود ہیں جن سے پتہ چلتا  
ہے کہ رسول خدا سے باس کھجور کی چھالوں اور مٹی سے بنی ہوئی ایک  
چیز سجدہ گاہ کی طرح کی تھی جن پر حضورؐ سجدہ کرتے تھے۔ چنانچہ صحیح  
مسلم میں کتاب الحیض میں ہے کہ جناب عائشہؓ فرماتی ہیں:-

"رسول خدا نے صحیح سے فرمایا (خمرہ) سجدہ کرنے والی چیز مجھے  
دیدو۔" جناب عائشہؓ نے کہا: "میں حیض سے ہوں، تو رسول خدا

حکمت و خطوط سے استفادہ کی ضرورت ہے۔ بہر حال یہاں مناظر  
مقصود ہیں، مذہب امامیہ کے موقف اور ضروری یادداشتوں کا  
یہاں مطلوب ہے۔ حضرت عبد المطلبؐ بعد حضرت ابو طالبؐ تے  
آنحضرت صلعم کی پرورش اس طرح کی کہ آپؐ کو اپنے فرزندوں سے  
زیادہ عزیز رکھتے، آپؐ کے لبرہ اور لبرہ کی جگہ تیدیں فرماتے  
ہیں اور اس میں اپنے فرزندوں کو باری باری سلسلت۔ حضرت  
ابو طالبؐ نے ہنایت حکمت کے ساتھ آنحضرت کو دشمنوں کی سازش  
اور شرارتوں سے حفاظت و ننگانی میں رکھا۔ آنحضرت صلعم کی تقریب  
نکاح میں سرپرستی فرمائی اور ایجاد و قیوں کی وکالت کی۔ اس موقع  
پر خدلئے واحد کے شکرانہ میں اشعار پڑھے۔ دعوت ذوالعشیرہ سے  
شعب ابی طالب میں محصوری تک اور پھر عام الحزن [ وہ سال  
جس میں آپؐ اور حضرت خدیجہؓ نے وفات پائی اور آنحضرت صلعم نے  
اس سال کو "غم کا سال" (عام الحزن) قرار دیا ] میں رحلت تک سخت  
مشقتوں اور معاوتوں کا ثبوت دیا۔ کسی موقع پر بھی کلمہ کفران کی  
ربان سے نہ تکلا۔ نہ رسول اللہ صلعم نے اور نہ کسی معصوم نے اور  
نہ برگزیدہ رواہ صحابہ کے اجماع نے ان کے کفر کے بارے میں اعلان  
کیا۔ نہ ان کے ایمان پر تردید یا انکار کا اعلان سامنے آیا۔  
رسول اکرم صلعم نے ان کو "باق" کہہ کر پسکارا اور ان کی رحلت پر گری

أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا رَسُولَهُ  
وَأُولَئِكَ الْأَمْرِ مِنْكُمْ مِنْ  
وَلَا يَرْجِعُوا بِلَهٗ مِنْ حَمْدٍ

**ولایت امر اور ولی فقیہ**

نظاہر چار ولایتوں کا اشارہ ہے :-

۱۔ ولایت خدا، ۲۔ ولایت رسول، ۳۔ ولایت امام، ۴۔ ولایت فقیہ۔ دوسری طرف لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کا اقرار اس اعتقاد کا اظہار ہے کہ "ایک ولایت" کے علاوہ کوئی ولایت نہیں ہے۔ ولایت خدا کے مقابل میں "ولایت رسول" کا کوئی الگ وجود نہیں ہے۔ ولی کا وجود ہے۔ سورہ انعام میں وضاحت ہے کہ رسول صلیم کو جھیلانا اللہ کے نزدیک اللہ کو جھیلانا ہے۔ سورہ نساء آیت ۷۸ سے واضح ہے کہ ولایت رسول و لایت اللہ ہے۔ یہ الگ الگ اور مختلف نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ انسان کو اپنی حاکمیت کے بارے میں

"ولایت رسول" کے ذریعے امتحان میں ڈالتا ہے۔

خواجہ کہتے تھے ہ لَا حُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ۔ وَهُوَ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ  
کا حوالہ دیتے تھے، اُنْ حُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ۔ یہ کلمہ حق ہے لیکن خواجہ اس کو غلط طریقے پر پیش کرتے تھے، ان کا مقصد اس سے باطل تھا وہ اللہ کی حکومت زمین پر ہیں چاہتے تھے۔ وہ کہتے تھے کہ گویا "اللہ خود کر حکومت کرے گا۔ ورنہ حکومت کا حق کسی کو نہیں ہے۔" ظاہر ہے کہ حکومت فعل انسان ہی چلائے گا لیکن اللہ کے قانون

نے فرمایا ہے "تمہارے ہاتھ میں تو حیض نہیں ہے۔" (امام مسلم مزید فرماتا ہے کہ خمرہ ایک چھوٹا سا سجادہ ہوتا ہے جو صرف اتنا ہوتا ہے کہ اس پر سجیہ کیا جاسکے۔ ایک روایت بخاری میں ہے جس سے پتہ چلتا ہے کہ آنحضرت صلیم زمین پر سجیدہ کرنے کو محبوب رکھتے تھے۔ روایات میں ہے کہ امام حسین زمین پر سجیدہ کو انکساری و تواضع کے اظہار کا ذریعہ کرتے تھے۔ شیعہ امامیہ میں پر سجیدہ کو افہم سمجھتے ہیں اور چھوٹے چھپے دھیلا کا سجیدہ گاہ رکھتے ہیں جو زیادہ تر کر بلا میں بتاتا ہے۔ علامہ کلام اللہ سے سجیدہ گاہ کو ترجیح دیتے اور پسند کرتے ہیں جو سادہ و صاف ہو اور جس پر کچھ کندہ یا لکھا ہوا ہو۔

۱۔ ولایت فقیہ کے اساسی خدوخال :-

ولایت فقیہ سے جراد ہے حکومت اسلامی، جس کا سربراہ متفق اور با صلاحیت عالم و فقیہ ہو۔ انتظامات کی تحریکی وہی کرے سیاسی اور نظمی قوت و گرفت قوہ اجراء کے لئے موثر ذریعہ ہے، جب یہ میسر نہ ہو تو قوہ افتاء یعنی قوے شرعی صادر کرنے کی قوت تو موجود ہوتی ہے اس کو عملانے کا قانونی ذریعہ میسر نہیں ہوتا ہے۔ اس لئے جب اور جہاں اس کا شرعی امکان ہو، شرعی حدود وسائل کے ذریعے اس کا قیام و ترویج وظیفہ شرعی ہے۔

امور کے لئے دو عادل شواہد کا ہوتا اور گواہی دینا ضروری ہوتا ہے۔ ظاہر  
ہے کہ ”ولی فقیہ“ کی عدالت اور تقویٰ کی منزل بلند ہوتی چاہئے۔ جو  
منصب دار نفس پرست اور جاہل ہوتے ہیں، ملک کے مال و جان کا بھی  
استعمال کر کے تباہی مچاتے ہیں۔

امام صادقؑ نے اس کے لئے چار شرائط کی نشاندہی فرمائی ہے:-  
۱۔ اپنے خواہشات کو قابو میں رکھتا ہو، ۲۔ دین کی حفاظت میں  
متوسط رہتا ہو، ۳۔ حکومت و ہوس کا مخالف ہو، ۴۔ اپنے مولا کی  
اطاعت میں لگتا رہتا ہو۔

ولی فقیہ کا ”مدیر اور مدیر“ ہوتا  
ضروری ہے۔ اگر علم اور تقویٰ رکھتا  
ہے لیکن سیاست دان نہیں ہے، جامعہ شناسی نہیں ہے، سیاست  
زمان پر نظر نہیں رکھتا ہے، شجاعت، وقت فیصلہ اور سیاسی نظر نہیں  
رکھتا ہے تو وہ حامہ (سوسائٹی) پر اجتماعی حکم نافذ کرنے کا اہل  
نہیں ہو گا۔ (البته ہر حال میں سیاسی و انتظامی اقتدار کا عمل و خل  
شرط الزامی نہیں ہے)

۱۔ ولاد افتاء:- یعنی فتویٰ کی ادارت  
واجراہ، ۲۔ ولاد افتاء یعنی  
پریم جو ڈیشل پاور، ۳۔ ولادیت (حکومت و رہبری) بر احوال والنفس

کے مطابق چلائے گا۔  
رسول اللہ صلیم کے بعد ولایت امر کا سلسلہ ختم نہیں ہوتا ہے، امامت  
میں منتقل ہوتا ہے۔ خدا، وسید کے بغیر یہ کام انجام نہیں دیتا ہے۔  
ولی یعنی ولایت کا اہل، ”بِدُونَ اللَّهِ“ نہیں ”فِي طَرِيقِ اللَّهِ“ یعنی اللہ  
سے الگ ہو کر نہیں ”اللَّهُ“ کے راستے میں ”حکومت کا نظام چلائے گا۔  
اللہ اگرچہ ہر جگہ حاضر و قادر ہے لیکن اس نے انبیاء اور اوصیاء کے  
ذریعے یہ امر انجام دلایا۔

”مَنْ كُنْتُ مَوْلَاهُ فَهُنْ أَعْلَىٰ مَوْلَاهَ“  
اسی ولایت کا اعلان ہے۔ حضرت علیؓ کے بعد ائمہ طاہرینؑ کا سلسلہ  
۲۲۹ یعنی امام مہدیؑ کی عیتیت کیری تک چلا۔ تب سے اصولاً یہ  
ولایت معطل نہیں، جاری ہے۔ احکام خدا کا اجراء اور ان کا نفاذ  
معطل نہیں رہ سکتا۔

ولی فقیہ میں ان خصوصیات کا ہونا ضروری ہے:-  
۱۔ اسلام، ۲۔ عقل، ۳۔ قدرت و حُسْن تدبیر یعنی صلاحیت  
ادارہ جامعہ، ۴۔ علم، ۵۔ عدالت، ۶۔ مرد ہوتا، ۷۔ حلال  
زادہ ہوتا۔ عقلایہ ممکن نہیں ہے کہ لوگوں کے مال، جان اور ناموں  
کو (یعنی اس اتحادی کو) جس کے ہاتھ میں دیا جائے وہ منفقی نہ  
ہو۔ قرض، لین دین، عدالت امامت نماز جماعت، طلاق وغیرہ جیسے

مسائل میں عام ہے تو جہی کی وجہ سے، اصول و شرائط اور قواعد کے سلسلے میں خود عامۃ الشیعہ بھی غلط فہمی کا شکار ہوتے ہیں۔ جبکہ نئے سے نیا مسئلہ بھی علماء فقرتے حل کر دیا ہے اور مراجع (مجتہدین اہل افتاء) کے "تو صیحہ المسائل" کتب میں فتویٰ کے ساتھ موجود ہیں۔ اور شرائط واضح ہیں۔ مثلاً تکاچ اور مرد و زن کے تعلقات کے بارے میں جس طرح مسائل شیعہ امامیہ میں، تفصیل و استدلال کے ساتھ واضح اور صادر ہیں۔ کفو، ہبہ، اجازت والد/سرپرست وکیل شرعی برائے پاکرہ، ایجاد و قبول، طلاق بائُن، طلاق رجی، خُلُع، خُلُع یا واسطہ حاکم شرعاً، تکاچ دائمی و معین مرتب کی تکاچ کے شرائط و حدود، تان و تفہ و عزہ تجارتی معاملات، تقسیم ترک کی تنازعہ، تعزیرات، معاشیات کے مسائل اور جدید مسائل مرتب و مردوں ہیں۔

### عوامل اتحاد اسلامی

۱۔ مسلمانوں میں فروعی اور جزوی عوامل اتحاد اسلامی مسائل پر بعض اوقات سخت چیقش ہوتی ہے۔ مثلاً رفع یہین اور آہین بالجہر پر گروہ بندیاں ہوتی ہیں۔ تجوید و تلفظ کی بحث چلتی ہیں۔ اس روشن میں مثبت اپر وح کی ضرورت ہے۔ ۲۔ مسلمانوں میں فہمی مسائل میں اختلاف بنادی ایجادی اختلاف نہیں ہے۔ کیونکہ مسائل میں بہت حد تک مانند پائی جاتی ہے۔ مثلاً فقہ امامیہ کے متعدد مسائل مالکیہ سے ملتے ہیں۔

یعنی لوگوں کے مال و جان پر اختیار:-  
اس بارگہ میں فقہاء کے درمیان خطوطِ اختیار پر اختلاف ہے۔ بعض اختیار کی کے قائل ہیں اور بعض حدود اختیار کے قائل ہیں۔ غالب تفہیر یہ ہے کہ حالات شدید ضرورت کا تعاضنا کرتے ہوں، فساد شخصی یا نوعی واضح ہو، اصلاح ناگزیر ہو، امکان واضح ہو تو اس اختیار کا استعمال ولی فقیہ کر سکتا ہے۔

ولی فقیہ کے سامنے بھی درج ذیل نوعیت کے مسائل آتی ہتے ہیں۔ مثلاً غاصب، حملہ اور دشمن کی لوٹ مار۔ قاصرین پر ولایت کی صورت مثلاً دیوانہ، بیتمن۔ امور حسیہ اور حادثہ واقعہ (یعنی ہنگامی قسم کے مسائل و امور حسین کے تکلیف شرعی کا جاتنا ضروری ہے)۔ اسلامی حکومت کی موجودگی میں درآمدات اور برآمدات کے شرعی حدود طے کرنا۔ داخلی اور خارجی روابط۔ اطلاعاتی (جاسوسی) امور۔ سرمایہ کاری اور جدید ملکتalogی کے اطلاع سے پیدا شدہ نئے مسائل کا حل وغیرہ یہ

عمومی تبصرہ :-

شیعہ امامیہ کے متعلق بعض مسائل اور اوامر میں عجیب قسم کی غلط فہمیں بھی پائی جاتی ہیں اور بعض

لہ نوٹ: ولایت فقیہ کے موضوع پر مختصر و شنی سے یہ اندازہ کرنا مشکل نہیں ہو گا کہ امت میں معروف مکاتب فکر اسلامی کے لئے ایک دوسرے کی تزدیکی اور اجتہادی مرکزیت کی موجودگی کو قدر ہم ہے۔

۵۔ اُمّت مسلمہ کے دینی و اخروی فوائد کے پیش نظر تمام ممالک اسلامی کو بنیادی اور مشترک مسائل میں وحدت فکر و عمل کی کوشش کرنی چاہئے۔

۶۔ اہل سنت کے چار معروف ممالک اور شیعہ امامیہ کے معروف مسلک وہیں گیر (شیعہ امامیہ) یعنی مذاہب خمسہ کے درمیان تقرب اور استفادہ عامہ کے ذریعے عالمگیر تحریک کو منتظم کرنے کی طرف متوجہ ہونا چاہئے۔ ۱۹۵۶ء میں ایران کے آیت اللہ سید بروجردی اور مصر (جامعۃ الازھر) کے مفتی اعظم شیخ محمود شلتوت نے "دار تقرب بین المذاہب خمسہ" کی جو بنیاد رکھی تھی اسے استوار اور وسیع کرنا چاہئے۔

۷۔ مبلغین کو انسان پر انسان کے حقوق، مسلمان پر مسلمان کے حقوق، پرنسی پر پرنسی کے حقوق، رشتہ دار پر رشتہ دار کے حقوق، مان باپ اور اولاد کے بامی حقوق، بھائی پر بھائی کے حقوق، بہنوں اور بیٹوں کے حقوق، شوہر و بیوی کے بامی حقوق، فرد اور سوسائٹی کے دو ابظ کمزور مظلوم، حکوم، غلام وغیرہ کے حقوق، نباتات و حیوانات کے بارے میں انسان کی تکلیف اور جو ہر بیاتِ اسلام کی نشاندہی کرنی چاہئے۔

۸۔ مسلمان آپس میں بین الاقوامی سطح پر ایکدوسی کے امور و مسائل کو سمجھنے کی کوشش کرنے کا درد اور احساس پیدا کریں اور

بہت سے اجتماعی امور میں حنابد اور امامیہ کے درمیان گہرا فکری رابطہ ہے۔ شخصی مسائل میں حنفیہ، امامیہ اور شافعیہ کے متعدد مسائل ملنے ہیں۔ بعض اوقات ایک ہی مسئلے کے کئی مجتہدین کی رائے میں بھی اختلاف ہوتا ہے۔ بنیادی اصول کے مفہوم میں یکسانیت بھی ہے۔ ہر وہ شخص (مسلمان) جو توحید، رسالت و حتم نبوت اور آخرت پر اعتقاد رکھتا ہے اس کا اقرار کرتا ہے، اصول ادا رہ اسلام میں شامل ہے۔

۳۔ دعوت الی اللہ اور مجادلہ (یحث و میاحث) میں حکم قرآن کے مطابق، ہر مسلمان کو حکمت، موعظ حسنة اور حدال احسن اپناۓ کی تاکید ہے۔ تبلیغ کا انداز یا حوالہ مثبت اور اصلاحی ہونا چاہئے۔ مختلف ممالک اسلامی خصوصاً مذاہب خمسہ کے مدارک و عقائد سے صحیح واقفیت ہونی چاہئے۔ یعنی اس کا مأخذ اور ذریعہ اچھے اور متفق اہل علم و افتاء اور اچھی اور دلپذیر کتابیں ہونی چاہئے جس سے تعصب نہ چھلکتا ہو، محبت، خلوص، ایشار اور حذبہ اخوت و اصلاح حقیقی کا ولوم و شوق چھلکتا ہو۔ جن میں اپنے موقف کی ترجیحی مثبت اور موڈب انداز میں کی جاسکے۔

۴۔ تبلیغات و تحریک کا اصل مقصد انسانی قدروں کا احیا، اور شریعت اسلامی کے عائلی اور مرکزی احکام کی بالادستی ہونی چاہئے۔ مکان و زمان، مکہ و معاشرہ کے مزاج و همروت کا احاطہ بھی کرنا چاہئے۔

سوچیں کہ شریوری طرح ختم ہو جائے یہ خالی یا عنقائی ذہنیت کی دلیل ہو گی البتہ ہماری بالینی تمنا اور ظاہری کوشش اس ہرچ اور استقلال پر قائم رہی چاہئے۔ اہل اسلام میں غلطیاں مٹ جائیں۔ انتشار ختم ہو جائے، اسلامی شریعت پر عمل کیا جائے، یہ ہدف ہے۔ غلطیوں کے ارتکاب میں کمی غلیہ خطہ سے بہتر ہے۔ اسلام اور دوسرے نظاموں میں یہ امتیاز باقی رہنا چاہئے کہ ڈپلو میسی کے نام پر اسلامی ممالک فریبی سیاست میں ملوث نہ ہوں، داخلی سطح پر ایک دوسرے کے خلاف ریشه دوانی نہ کریں۔ غیر مسلموں میں انسانی سطح کے اقدار و اخلاق کو نقویت پہنچائیں۔ ڈیکوریسی کے نام پر قول و فعل میں تضاد کا آئینہ دار کرو فریب رائج ہے۔ اس سے ہوشیار رہنا چاہئے۔

## ۱۲۔ قرآن کے بین الاقوامی ارشادات

- ۱۔ خالق کی رحمانیت کا عالم اور ربویت کی پہنچ گری۔ (بسم اللہ الرحمن الرحيم، میں رحم کاری طبق تمام موجودات سے ہے)
- ۲۔ پہنچ گری ایمان کا اعلان (القرآن آیت ۲۳)
- ۳۔ دین کے معاملہ میں زیر دستی نہیں (القرآن: ۲۵۶) دعوت الی اللہ میں بھرو اسکراہ جائز نہیں۔
- ۴۔ امداد یا یہی اور تحریرات میں مذہب و ملت کا سوال نہیں (القرآن: ۲۲)

علمی و تجارتی و تبلیغاتی تعلقات کو استوار کریں۔ ایک دوسرے کی مصالح و مساجد میں جائیں۔ ایک دوسرے کے مالک کا مطالعہ کریں۔ فیض عمومی کی تظریض کریں۔ اور ایک دوسرے کے نکتہ تظر کو اسلامی اخلاق اور عقولیت پسندی کے ساتھ سمجھتے کی کوشش کریں۔

۹۔ تعزیرات اسلامی میں فقہی و اجتہادی مرکزیت کو مجمعع کرنے کی طرف توجہ دلانا ضروری ہے، تاکہ قانون کا تقدیس پامال نہ ہو اور غیر شرعی حرکات اور اقدامات سے اسلام اور مسلمان بدمام نہ ہوں۔

۱۰۔ اسلامی بیداری اور نفاذ شریعت اسلامی کے لئے مختلف مکاتب فریک اسلامی کے درمیان فکری ہم آہنگی ضروری ہے۔ بندوں کے ہاتھوں قانون الہی کے اجراء میں قضاوت و تحقیق بنیادی شرائط ہیں۔ سماجی فلاجی مسئلہ ہو یا سیاسی نظمی، افراط و تفریط، مفرار و میزوں ہے۔

۱۱۔ اسلام کو عملًا نافذ کرنے کے سلسلے میں بڑی مشکلات کا سامنا رہتا ہے۔ خود آنکھنور صلم کے نامے میں بہت سے مسلمانوں پر تعزیراتی عقاب کا اطلاق ہوا۔ جرموں پر سزا میں دی گئیں۔ بعض خدا ترس اور تائب گناہ کے بعد خود پیش ہوئے تاکہ سزا پاک پاک ہو جائیں۔ صد فتح یک اسلامی یہ ہے کہ بین الاقوامی سطح پر اور خصوصاً مسلم معاشروں کی سطح پر خیر کا غلبہ ہے۔ اور شر مغلوب ہے۔ اگر ہم یہ

**شیعہ امامیہ اور عزاداری** شیعہ امامیہ کے وجہ تسلیمیہ پر گز نہستہ ایوآ میں روشنی ڈالی جا چکی ہے، عزاداری سے مراد ہے۔ "امام پریسی کی یادگار قائم کرتا۔" اصطلاح میں اس سے مراد کریلا کے شہیدوں کے واقعات کو یاد کر کے روتا ہر لانا ہے۔ تابیخ میں سُنی و شیعہ حوالوں سے ثابت ہے کہ اولین مجلس عزا نیز کے محل میں ہی منعقد ہوئی۔ زوجہ نیزید مومتہ اور نجت اہل بیت تھی۔ جب اس نے سن کر جناب زینتؑ جنہاً اتم کاشتم اور اہل بیت رسولؐ کی دوسری خواتین بے پرده دربار میں، اعتماد کے دریافتی لائی، گئی ہیں، وہ محل خاتا ہے نکل کر سر برہنہ دربار میں آ کر اپنا سر پیٹنے لگی، اس نے نیزید کو کوستے ہوئے اسکا احساس دلایا۔ چنانچہ نیزید نے اپنی نجات پر رددہ ڈالنے کیلئے اپنی زوجہ کی حجریک پر لٹئے ہوئے کر بلایا، قافلہ کو محل کے ایک الگ تھلک مکان میں جگہ دی۔ جناب زینتؑ نے یہاں مجلس عزا کو یہاں کی جن میں و معظمہ ہے ہم بیان فرماتی تھیں، پھر ترتیبیہ رسول اللہؐ کا تذکرہ ہوا تھا، پھر اہل بیت رسولؐ کی تعریف و فضل کا یہ ہوتا تھا، پھر واقعہ کرلا کے دلدوڑ حالات کو جگر سوز اور پر درد ہیجہ میں پیش کیا جاتا تھا۔ چنانچہ اپکے فضیحہ و دلپذیر بیان و بھاگتی تھیں، محل کے دوسرے مکاون سے بھی روتے کی آوازیں سنائی دیتی تھیں۔ چنانچہ دلوں تک یہ حال دیکھ کر نیزید نے اسیران کریلا کو محل سے دُور ایک پرانے قید خانہ میں رکھا۔

شام کے عام لوگوں کو، جو امُر جمیع کے ذریعے علیٰ و آں علیٰ پر (اموی اقتدار کی جانب سے) سبب و شتم اور بہتان تراشیوں کی پر و گنڈا امیشتری کی میہت حد تک شکار ہو چکے تھے، واقعہ کریلا کے محکات اور پس منظر کا احساس

- ۵۔ انسانی بارداری اور ان کے حقوق کی تاکید (النّاء: ۱) (مسلم و غیر مسلم پر ٹوپی اور ہم معاشرہ کے حقوق۔ رشتہ داروں کے حقوق، لوگوں کے حقوق)
- ۶۔ مسلم معاشرہ میں غیر مسلم کو صفائی کا پورا موقود نیا ضروری ہے (النّاء: ۱۰۵ - ۱۱۳ - تاکید و ترغیب)
- ۷۔ دوست اور دشمن کی تفریق کے بغیر عدل و انصاف کی ذمہ داری (مالہ: ۸۰)
- ۸۔ دوسروں پر نکتہ چیتی کے بجائے خود اپنی خبریں (الہمہ: ۱۰۸)
- ۹۔ اللہ کو جیر سے کام لیتا منتظر نہیں (یونس: ۹۹)
- ۱۰۔ انداز تبلیغ و دعوت میں صبر و برداشت کی مزورت (العلیٰ: ۱۲۵ - ۱۲۶)
- ۱۱۔ آپ کا فیض تمام عالمیں کے لئے ہے (الانبیاء: ۷)
- ۱۲۔ عبادت کا ہوں کا احترام (الحج: ۲۶)
- ۱۳۔ بہتر سے بہتر اچھائی سے بیانی کا وقوعیہ (المؤمنون: ۹۷)
- ۱۴۔ بندگان الہی کی شان - تواضع و فروتنی (الفرقان: ۶۳)
- ۱۵۔ حسین الجمام کا انحصار عالم لوگوں کی خیر سکالی (القصص: ۸۳)
- ۱۶۔ ذات اور بارداری (قبیلہ) کے لحاظ سے اونچ نیچ کا خاتمہ اور فضیلت و بزرگی کا کردار پر انحصار۔ (الحجرات: ۱۳)
- ۱۷۔ بلا تفریق فرقہ، حسین سلوک اور انصاف پر وری (الممتحنة: ۸)
- ۱۸۔ زمین و آسان میں جو کچھ ہے انسان کے داؤ پر لکھایا گیا تاکہ وہ غور و فکر کرے۔ (الجاثیة: ۱۳)

کہیں بھی موجود ہے، روز عاشوراء خونین ہو جاتی ہے۔

امام جعفر صادقؑ خاص طور سے ان مجالس کا اہتمام فرماتے تھے۔ انہوں نے مظلوم مرثیہ کے لئے شرعاً ذکریں کو تھالف سے نوازا۔ یا رہوں امام کی غیبت کے بعد فقہاء، عجم و عدین نے بھی مجالس عزاء کا اہتمام فرمایا۔

**عزاداری کے فائدے**

۱۔ مجالس عزاء اسلامی تبلیغات کا واقعات کریا سے تمام مسلمان، خصوصاً مذاہب خمسہ (کم و بیش) استفادہ بہترین وسیلہ اور ذریعہ ہے، تکرہ کرتے ہیں۔ ۲۔ مجالس عزاء میں سرت اہل بیتؑ سے سامعین کو روشن کرتے ہیں۔ ان کی پاک زندگی کے واقعات کا تذکرہ ہوتا ہے جس سے معاملات میں حق کی پاسداری کا احساس یافتہ ہے۔ شوق عملی اور جرأہ کردار میں اضافہ ہوتا ہے۔ اپنے محبوب مولا حسینؑ کے لئے اظہار عشق کرتے والے پر یہ رات منکش ہو جائے کہ خود ان جنابؑ کو اپنے نفس اور اعزہ و انصار سے عزیز تر کوئی چیز تھی تو اس کے فکر و عمل میں انقلاب برپا ہو جائے۔ ۳۔ مجالس عزاء میں شرکت سے مکروہ فریب اور ظلم و تشدد سے نفرت پیدا ہوتی ہے۔ قانون شریعت سے حیا کرتے اور اللہ سے خوف کھاتے میں اضافہ ہوتا ہے۔

۴۔ عصر عاشوراء رسول اللہؐ کی نخت ہجگز، خاتون حیثت بحث قاطمہ نہ ہے، کی میٹیوں کے سر سے چادر چھین لی گئی۔ منافقین نے اس گھرائی کی میٹیوں سے زیور اور کڑپے تک چھین لئے۔ رکیتہ بنت الحسینؑ کے کافوں سے در کھنخ کر چھین لئے۔ یہ امام حسینؑ کی شہادت کے قور العبد ہوا۔ چھموں کو لوٹ لیا گیا پھر آگ کھادی گئی۔ اس وحشیانہ گراوٹ کو ماد کے اتان

ہوتے لگتا تھا۔ ایک روز یزید نے جامع مسجد دمشق میں نماز جوہر کے موقع پر امام زین العابدینؑ کو قید خاتہ سے بلایا، شامی خطیب سے کہا کہ "میر پر چڑھ کر خطیب فی"۔ جب اس نے حسب معمول علیؑ وآل علیؑ پر سرت و شتم کیا اور یزید و بنو امیہ کی تعریف کی تو امام زین العابدینؑ نے کھڑے ہو کر اس کی مذہت کی پھر یزید سے کچھ بیان کرتے کی احاظت چاہی، لوگوں نے یزید اگر کیا کہ وہ اہل حجہ ایک فقہا تکے قابل ہیں اور ان سے کچھ سنا چاہتے ہیں۔ امام میر پر گئے اور حمد و شکر کے بعد شان اہل بیت اہل اور واقعہ کریلا کے پس منتظر میں حقائق سے پر دہ اٹھایا۔ آپ نے درد پھرے اپنے ہیں کہ قرماج پر امام مظلومؑ کے لشکر دہن قتل ہوتے کا ذکر فرمایا تو یہ مجمع مجالس عزاء میں بدل گیا۔ اہل بیتؑ کی محبت نے دلوں میں جوش، ما اور گریہ کا سامان چھاگا۔ اس طرح مجالس عزاداری کی آغاز ہوا جس کا مبتدا و اولویت کریلا کے وقوع کے اسیاں کو اُچا کرنا تھا۔ امام زین العابدینؑ کی مجالس عزاء سے تشدید اور انسانیت سوز مظلوم کے خلاف نفرت پیدا ہوتے لگی۔ مقصد شہادت حسینؑ کے عوامل و وتن ہوتے لگے اور اہل بیتؑ کے علم و سیرت سے استفادہ کے موقع پیدا ہوتے گئے۔ جن سے اسلام اور انسانیت کے مفہایم کو سمجھتے میں بڑی مدد ملی۔

اممہ طاہرینؑ نے امام حسینؑ کی مظلومیت کا تذکرہ کرنے کے لئے مجالس عزاء کو منعقد کر دیا۔ چنانچہ رسول اللہؐ نے اس وقت گریہ فرمایا تھا جب حضرت حیرشؑ نے شہادت امام حسینؑ کی خبر دیتے ہوئے، کریلا کی مٹی بھی دی تھی حسینؑ کو آپ نے اشکیا رہ ہو کر امام المؤمنین بحث ام صدرؑ کو شیشی میں بند کر کے دے کر فرمایا تھا۔ "حسین روزیہ مٹی خونین ہو جائے سمجھتا میرا یہ لاڈا حسینؑ شہید کر دیا گیا ہے!"۔ تُریت امام حسینؑ کی مٹی آج دنیا میں جہاں

روشنی ڈالی جاتی ہے۔ آخوند صبر و اشیات اور ایمان و ایقان کے مظاہر واقعات کر بلاؤ کا بیان پُر درد ہیجہ میں ہوتا ہے۔ انسان میں مصائب و ایکلاؤ پر تکلی کے ساتھ ثابت قدم رہنے کا مادہ ہر صفا ہے۔ تو سل توکل اور یقین کے مراحل شناخت میں ترقی ہوتی ہے۔ ۸۔ عموماً جب کسی مسلم خصوصیات ادا رشیعہ مسلم کا کوئی عزیز رحلت کرتا ہے یا کسی حادثہ میں جان بحق ہوتا ہے۔ تو شہدا، کر بلاؤ کی یاد سے جدائی کا داع خ دھل جاتا ہے۔ مثلاً جو ان بیٹے کی جدائی کا نعم ہو تو جناب علی الکریم یا جناب قاسم علی کامر شہ پڑھا جاتا ہے۔ مکن یا شرخوار پر کا نعم ہو تو شش ماہ شہید علی اصغر کامر شہ، بھائی کی جدائی کا داع ہو تو حضرت عیاش کامر شہ پڑھا جاتا ہے۔ بہن کے گزرنے یا بیٹی کے جوان مرگ ہونے کی یادستائی ہو تو جناب زینب و جناب سکینہ کے صبر و ثبات کا تذکرہ کیا جاتا ہے۔ یوہی کے گزرنے پر کسی کو پُرس دینا ہو تو جناب ام لیلی و جناب رُباب کے آلام و مصائب کی یاد تازہ کر کے اس کو تسلی دی جاتی ہے۔ کسی عزیز دوست کے گزرنے کے صدھے کو جیبیں این منظاہر، مسلم بن عویجہ وغیرہ کے تذکرہ سے متذمیل کیا جاتا ہے۔ ۹۔ مجلس عزا ایک عظیم انسانی درس گاہ ہے جس میں واقعات کر بلاؤ کا تذکرہ، دوست کو مصیبت میں ساتھ دینے کا مثالی سبق سکھاتا ہے۔ بھائی بہن کے فطری رشتہ کے تفاصیں بیپ، بیپ میٹی، ماں و اولاد، چچا سنتھیج وغیرہ کے تعلقات کی عظیم مثالیں یاد دلاتا ہے۔ تذکرہ کر بلاؤ صائم امیر کے حکم کی متابعت اور امام سے وفا شعاری کی لذت آشنائی ہوتی ہے۔ دیانت، متانت،

۹۲

اپنی انسانیت اور حیوانیت پر شرمندہ ہو جاتا ہے۔ عملی طور پر عز ادالہ حسین عموماً دنیا کے سماجی و سیاسی حادثات کے اندر رکھنے جانے پر الوٹ مار میں ملوٹ ہوتے سے احتراز کرتے ہیں۔ ۵۔ مرثیہ گوئی سے زبان و ادب میں ترقی ہوتی ہے، ایثار و مرثوت کی قدر و کوتلوں کو تقویت ملتی ہے۔ لوگ شوق سے ایک دوسرے کو کھلانے پلانے میں مسٹر محسوس کرتے ہیں جو مومنا نے علامت ہے۔ سبیل دیتے ہیں، بھوکوں کو کھلانے اور پیاسوں کو پایانی پلانے سے نیکی کا جذبہ ہوتا ہے، نیک بنتے کا شوق پیدا ہوتا ہے۔ معاشرہ میں امن و سلامتی کے قیام کا دلولہ اچاکر ہوتا ہے اور اعلیٰ مقاصد کے لئے انسان، جان سک قربان کرتے کے لئے آمادہ ہو جاتا ہے۔ ۶۔ عز اداری سے مقامات مقدوس کی تیاریت کا شوق اور سینڑوں اور لاؤڑوں کا دلولہ پیدا ہو جاتا ہے۔ مختلف قوموں، ملتوں اور ملکوں کے سماجی و سیاسی حالات کی واقفیت کے لئے یا والاسطہ یا بلا واسطہ مواقع کی راہیں کھل جاتی ہیں۔ تاریخ اسلام کے نشیب و فرماز کو جانتے کا موقعہ ملتا ہے۔ صاحب تجارت اور اقتصادی روایط کو وسعت ملتی ہے۔ ۷۔ علماء (واعظین) مجلس عزا کے آغاز میں قرآنی آیت کا حوالہ دیتے ہیں، اس موضوع پر احادیث اور معتبر روایات کے حوالوں سے، کلام، فقہ، اخلاق و سیرت اور تاریخ و سیاست پر روشی ڈالتے ہیں۔ روشنہ خوانی (مرثیہ خوانی) کو حمد باری تو سے شروع کیا جاتا ہے، پھر سیرت البتی اور محجزات ایسیاء کا تذکرہ ہوتا ہے۔ معروف اسلامی واقعات کا بیان ہوتا ہے، پھر ائمہ طاہرین کے علم و فضل، شرف و کمالات اور ان کے بلند و پاکیزہ اخلاق پر مؤثر اندازیں

## ماتم کے نشانات

۱- علم :- یہ حضرت عیاض (علیہ اکرم بلا) کے علم کی ادائیگی کرتے والا شبیہ ہے، اُپر کے سرے پر بخیر (چاندی کا بینایا ہوا ہاتھ) لکھا جاتا ہے۔ جو اس بات کی علامت ہے کہ حق کا معنوی ہاتھ کسی بھی حالت میں دستِ ظالم میں نہ دیا گیا بلکہ سبیشہ اُپر کا بخیر۔ بخیر کے علم میں مختلف رنگوں کے پارچوں کو لکھا جاتا ہے، جو تاریخ اسلام میں استعمال کئے گئے متعدد رنگوں کے جنہیں وہ (رایتوں) کی معنوی عکاسی کرتے ہیں ۔

مثلاً حناب حمزہؓ نے جو علم ساتھ لیا تھا اس کا رنگ زرد تھا، خیر کی جنگ میں علم لشکر اسلام سفید تھا، حضرت علیؓ کا نشان لشکر سفید بھی تھا اور سبز بھی، بعض عزوں میں بزرگ کا پرچم لشکر اسلام کی شانی تھی۔ امام حسینؑ نے جو علم کریم میں حضرت عیاض کے ہاتھ دیا تھا اس کا رنگ سُرخ تھا۔ امام رضاؑ نے ولی عہدی کے زمانہ میں بزرگ کے نشانات تقریباً تھے۔ یہاں علم کے رنگوں سے غرض ہنسی ہے، نہ اس کو کسی مادی حیثیت سے مبتک مانا جاتا ہے بلکہ یہ تاریخی معنوی ہے۔ علم پر عموماً آیات قرآنی اور پیغمبر نبیؐ کے اسماء گرامی کشیدہ ہوتے ہیں ۔

عموماً لوگ ان کو مس کرتے ہیں۔ کسی کھانے جاتے والی چیز کو مس کر کے بطور تبرک کھاتے اور کھلاتے ہیں ۔

۲- شبیہہ ذوالجناح :- ذوالجناح امام حسینؑ کے گھوڑے کا نام تھا۔ شبیہہ ذوالجناح تکال کر لوگ یہ یاد کرتے ہیں کہ یہ گھوڑا اپنے مالک

ذہانت، جرأت اور شجاعت کا درس ملتا ہے۔ مصیبیت پر صبر اور نعمت و فرماں میں شکر و ایثار کے پھول کھلتے ہیں، مُردہ اور یہ جان دلوں میں امید و تکل کی کلیاں پھوٹتی ہیں۔ تکریت اور کفران نعمت سے اجتناب کرتے کی دورانی شبیہہ پیدا ہوتی ہے، اس طرح اہل بیتؑ کے وسیلہ نجات ہوتے کامنہوم نکھر جاتا ہے ۔

۱۰- عزاداری انسان لو با عمل بنا دیتی ہے۔ سزا و جزاء اور عدل کے مقامیں دو موثر انداز میں سمجھاتی ہے۔ صالح تنہ کی گزارتے پر آمادہ کرتی ہے۔ سازشی ذریحہ سے مطالب کو حاصل کرتے سے لفڑت پیدا کرتی ہے۔ ظلم و لشاد کے خلاف ابھارتی ہے، دین کا جذبہ یہ واسع کرتی ہے، اتحاد کا درس دیتی ہے ۔

## عزاداری کا طریقہ

عمومی طریقہ یہ ہے کہ میلہ، وعظ (محلس) پڑھتا ہے، وہ اپنے بیان کو کریم کی پُر درد و اقد سے جوڑ کر چھوڑ دیتا ہے۔ اس کے بعد ذاکر سوزخوانی (مرثیہ خوانی) کو کلام سے اسکے ساتھ ربط دیتا ہے، جس میں ذکورہ و افتخار کا ذکر ہوتا ہے۔ اس کے بعد سینہ زنی (ماتم) کی جاتی ہے بڑے امام بارڑوں میں کئی کئی واعظین ایک ہی محلس میں یکے بعد دیگرے خصوصاً خاص آیام میں، وعظخوانی کرتے ہیں۔ اختتام پر "ماتم" کے ساتھ ملبوس علم شریف برآمد ہوتا ہے۔ ماتمی دستے نو صخوانی کرتے ہوئے سینہ زنی کرتے ہیں۔ جلوس عموماً کسی امام بارڑ میں اختتام پر یہ ہوتا ہے ۔

کے پیغام برخیمہ گاہ کی جانب آیا تھا۔ امام بارہ کے داخلی دروازہ کو خیمہ گاہ کی شکل میں تعمیر کیا جاتا ہے۔ متعدد علاقوں خصوصاً ہندوستان میں تعریف کیے جاتے ہیں۔ جو ائمہ و شہداء کے بیلے کے روضوں کی تشریف ہوتی ہے۔ کہیں پر علی اصغرؑ کی یاد کو تازہ کرنے کے لئے گھوارہ بھی بنایا جاتا ہے۔

شہنشاہ عزادری مسنون طریقوں پر بھی مستعمل ہیں اور رسموں پر بھی۔ مسیح رسوم کو مجتہدین کرام زمان و مکان کے لحاظ سے معمتوں قرار دے سکتے ہیں، جس طرح تمہرے نبی کو معمتوں قرار دیا گیا۔ الیت خالی نجیروں کا استعمال بعض علاقوں میں ہوتا ہے۔ غم حسینؑ میں روتے، نالوں و فریاد بیند کرنے اور سینہ زنی کرنے کو علماء مجتہدین نے ناجائز قرار نہیں دیا ہے۔

یادگار حسینؑ کی مناسیت سے، خصوصاً ایام حرم کے دوران لوگوں کو کھانا کھلایا جاتا ہے۔ جس میں امیر و غریب کما حقہ، سیمی (صاحبان نذر حضرت) لیتے ہیں، طبی ریلیف ہمیہ کیا جاتا ہے، نادار بیماروں کے لئے بلڈ کمپ میں سینکڑے جلتے ہیں۔ حسینؑ تحریک پر لڑکوں کی تیاری کیا جاتا ہے۔ یوم حسینؑ کے نام سے یونیورسیٹی کا انعقاد ہوتا ہے، خخش و صنوں پر نوجوانی منسوب ہے۔ سڑکوں گلیوں میں سینہ کوپی کے دوران ماتم کرنے والے مددوں کیلئے تن ڈھانپ کریکٹ کی تائید ہے۔

بعض پیشہ ور و اعظیم اور ذاکرین غوث حسینؑ کا استعمال کر کے لوگوں کو لپٹے مفادات کی خاطر گروپوں میں تعمیم کرتے ہیں جیکی مذہب میں اجازہ نہیں ہے۔ مرتی میں واقعہ و عقائد کی صحیح تذکرے میں نکا شرعاً کیلئے لاتم ہے کہ وہ علماء و مجتہدین اور مسندرو ایسا تفاصیل قرآن و اسوہ معمصوں کے مطابق استفادہ کریں تاکہ خلاف دین و تریعت تحریف واقع نہ ہو جائے۔ عزادران حسینؑ میں جہاں نظمی گروپ بندی ہے اور یہ علی ہوتی ہے اس کا لازمی سبب یہ ہوتا ہے کہ جو عزادری کے مفاداً یہم کو سمجھنے سے

عَنْ عَلَيْهِ السَّلَامُ :-

وَقَدْ عَلِمْنَا مَعْنَى ضَعْفِي رَسُولُ اللَّهِ بِالْقَرَبَةِ الْقَرَبَةُ وَالْمُنِزَّلَةُ

الْخَصِّيَّصَةُ وَضَعْفِي تَجْزِيَةُ وَلَانَافَ لَدِنِي مَنِي الْخَصِّيَّصَةُ

وَلِكِيفِي فِي فَلَانِشَةِ وَمَكِينَتِي جَسِيدُ وَسِيمَنِي عَرِفَهَا

نَحْيُ الْبَلَاغَ - خَطْبَةٌ ١٩٢

تم جانتے ہی ہو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قریب کی عزیز داری و مخصوصیت و نیت  
کی وجہ پر تمام اکے نزدیک کیا تھا نیچے ہی کہ رسول نے مجھے کو دیں لیا تھا اپنے  
سنے سے چنانے کے رکھتے تھے اور سب میں جکہ دیتے تھے اپنے جنم  
بُارا ک کو مجھ سے کر تے تھے اور پنی خوشی سے مجھے سنکھاتے تھے۔

إِلَيْنَا نَبْعَثُ إِنَّهُ سُبْحَانَهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  
وَأَلْوَاحُ الْأَرْضِ يَوْمَ الْمِلَادِ مِنْ فِرْقَةٍ وَلَا هُوَ مُنْتَشِرٌ وَصَوْفٌ  
مُمْتَشِنَّةٌ فَهَذَا لَهُمْ مِنَ الضِّلَالِ وَلَقَدْ هُمْ مِنَ الْجَمَالَةِ

نَحْيُ الْبَلَاغَ - خَطْبَةٌ